
Midi-conférences — Mardi 6 janvier 2026 
 

Le scientisme sans complexe 

 

LAURENT GIOVANINI 
 

 

1 
 

1 

Le scientisme sans complexe 
 

LAURENT GIOVANINI 
 
 
« … le sens esthétique de ceux qui, comme nous, ont 
le goût des paysages désertiques » (QUINE, De ce 
qui est (1948) ). 

1- Le scientisme 
 
Il n’existe rien d’autre que des faits physiques et les sciences formelles 

(logique et mathématiques) ainsi que les sciences de la nature représentent la 
forme de connaissance objective la plus fiable dont on dispose aujourd’hui. 
Leur œuvre n’est certes pas aboutie et il est probable que des pans entiers de 
son édifice théorique soient revus, mais il n’existe rien qui l’égale en termes 
de puissance prédictive et explicative. La philosophie elle-même ne peut 
revendiquer aucune autonomie à son égard sans se perdre dans de vaines 
spéculations. Aussi, si la philosophie présente encore un intérêt, il consiste à 
s’enraciner dans la science et n’en diffère que par son niveau de généralité. 

Le scientisme n’est pas l’idée que les scientifiques seraient infaillibles, 
mais que la science est la meilleure méthode dont nous disposons pour 
réduire l’erreur. Une hypothèse importante est testée, reprise, discutée, 
corrigée ou abandonnée : c’est cette faillibilité organisée qui fonde la 
confiance. La physique se trouve au centre de ce mécanisme parce qu’elle 
propose l’inventaire le plus austère de ce qui existe et des interactions 
possibles. 

Les faits physiques fixent tous les faits. L’idée peut se dire simplement : si 
deux régions de l’espace-temps étaient identiques jusque dans le détail 
microphysique, alors tout le reste le serait aussi — chimie, biologie, 
cerveaux, comportements, institutions. Dire cela ne revient pas à prétendre 
que la physique a déjà expliqué chaque phénomène, mais à poser une 
contrainte : si l’on ajoute au réel une âme, une intention comme cause 
autonome, ou une finalité inscrite dans la nature, il faut montrer où cela agit, 
comment cela se mesure, et pourquoi la chaîne des causes physiques ne 
suffit pas. À défaut, la sobriété ontologique commande de ne pas multiplier 
les entités. 

Fermions et bosons, en deux minutes. Au niveau le plus fondamental, la 
physique distingue deux grandes familles. Les fermions sont les constituants 
de la matière : quarks (dans les protons et neutrons) et leptons (dont 
l’électron). Leur propriété la plus intuitive est l’« exclusivité » : deux fermions 
ne peuvent pas occuper exactement le même état. C’est ce qui rend possible 
la stabilité des atomes, l’architecture de la chimie, et, à grande échelle, la 
solidité des objets. 

Les bosons sont associés aux champs et aux interactions. On peut les 
présenter comme les messagers des forces : photon (électromagnétisme), 
gluons (interaction forte), W et Z (interaction faible), Higgs (un champ lié à 
la masse des particules). Contrairement aux fermions, ils peuvent se 
regrouper dans le même état : c’est l’idée intuitive derrière des phénomènes 
comme le laser. 



Midi-conférences — Mardi 6 janvier 2026 
 

Le scientisme sans complexe 

 

LAURENT GIOVANINI 
 

 

2 
 

2 

L’enjeu philosophique est direct : quand on descend au niveau 
fondamental, on ne trouve ni croyances, ni intentions, ni buts ; on trouve 
des entités physiques et leurs interactions. Les discours psychologiques, 
moraux ou historiques doivent donc soit se réduire à cette trame, soit être 
compris comme des outils descriptifs locaux — utiles pour s’orienter et 
coordonner nos pratiques, mais non comme un inventaire autonome de 
l’être. 

Pourquoi « scientisme » est souvent disqualifiant — et pourquoi je 
l’assume. Dans l’usage courant, « scientisme » sert à dénoncer un 
triomphalisme : la science aurait réponse à tout et écraserait les humanités. 
J’assume au contraire un scientisme précis : quand il s’agit de dire ce qu’il y a 
et d’expliquer ce qui arrive, rien n’égale les meilleures sciences naturelles. 
Cela n’interdit ni l’art, ni les récits, ni la quête de sens personnel ; cela retire 
seulement à ces productions la prétention à découvrir des couches de réalité 
irréductibles. Autrement dit : on peut aimer les récits sans les prendre pour 
des révélations, et préférer la probité de l’explication testable à la 
consolation des grands mots. 

 
2- L’élimination de l’esprit 
 
S’il n’existe que des particules subatomiques qui tourbillonnent dans des 

champs de force, autrement dit, des fermions et des bosons, alors comment 
des entités telles que des pensées, des croyances et des intentions peuvent-
elles trouver leur place dans un univers exclusivement matériel ? 
L’éliminativisme radical que je souhaite défendre affirme (en suivant sur ce 
point les époux CHURCHLAND) que les termes mentaux de la psychologie 
populaire (ceux que l’on utilise dans la vie de tous les jours tels que 
« croire », « penser », « avoir l’intention de » etc.) n’ont pas de référence ; 
comme n’ont pas de référence non plus les termes « sorcières », « péchés » 
ou encore « vertu dormitive ». Les neurosciences qui constituent la science la 
plus avancée sur les phénomènes dits mentaux étudient des neurones, des 
synapses, des neurotransmetteurs, des potentiels d’action etc. qui sont eux 
d’authentiques objets scientifiques vis-à-vis desquels nous sommes 
ontologiquement engagés. Après tout, eux-mêmes ne sont constitués que de 
fermions et de bosons. 

Mais alors pourquoi ne pas chercher à établir des corrélations entre les 
termes mentaux de la psychologie populaire et les termes cérébraux des 
neurosciences ? Ne peut-on pas espérer obtenir une identification par 
réduction des premiers aux seconds ? 

Ma réponse à cette question est très claire : absolument non. 
Argument du manque de critère d’identité pour les états 

mentaux (holisme sémantique et holisme du mental inspiré de Quine, 
Davidson et Putnam) : Qu’est-ce qui compte pour une même pensée ? Par 
pensée, j’entends toute attitude possédant un contenu propositionnel, soit 
une phrase susceptible d’être vraie ou fausse. 

Exemple : Charles croit que Pierre est un homme. 
Paul croit aussi que Pierre est un homme. 
Mais Charles croit que Pierre est un singe puisque Pierre est un homme. 
Tandis que le très catholique Paul ne croit pas du tout que Pierre est un 

singe puisque précisément Pierre est un homme. 



Midi-conférences — Mardi 6 janvier 2026 
 

Le scientisme sans complexe 

 

LAURENT GIOVANINI 
 

 

3 
 

3 

Problème : Charles et Paul ont-ils la même croyance ? Est-il possible de 
déterminer ce qui compte pour une même croyance ? L’exemple montre que 
nos pensées ont des rapports inférentiels entre elles et qu’avoir une pensée 
implique en avoir d’autres, beaucoup d’autres. On pourrait appeler cela la 
texture « ouverte » du mental. 

Dès lors, combien de croyances faut-il partager pour avoir la même 
croyance ? 

Il s’agit de l’objection holiste classique contre la possibilité d’individuer 
les pensées : si le contenu d’une croyance dépend de l’ensemble des autres 
croyances (ou de beaucoup d’entre elles), alors : 
- soit on impose un seuil (“80% du réseau partagé”) → seuil arbitraire ; 
- soit on exige un réseau identique → quasi impossible entre deux 

personnes ; 
- soit on réduit le contenu à un “noyau” minimal → on perd ce qui rend 

la croyance explicative (ses inférences, ses liens). 
Autrement dit : il n’y a pas de “grain” naturel (d’unité discrète) pour 

compter les croyances. Et sans grain naturel, “la même croyance” ressemble 
moins à une espèce naturelle qu’à une commodité de description. 

Pour prendre les croyances au sérieux comme objets scientifiques, il faut 
des critères d’identité : quand est-ce la même croyance ? Mon exemple 
montre qu’il n’y a pas de réponse non arbitraire : soit on prend la phrase 
isolément, et on écrase toutes les différences inférentielles ; soit on prend le 
réseau, et personne ne partage jamais exactement une croyance. Donc 
“croyance” n’est pas une catégorie scientifique "mûre" : c’est un schéma 
pratique de description, pas un bon candidat ontologique, pas une chose 
dont on puisse affirmer qu’elle existe. 

D’une manière plus laconique : une entité réelle doit avoir des conditions 
d’identité (« pas d’entité sans identité » QUINE, Parler d’objets (1958)) ; si les 
croyances n’en ont pas, elles ne sont pas dans l’ontologie. Ce que je viens 
d’affirmer des croyances est vrai de toutes les pensées : intention, désir, 
espoir, etc. 

Aussi puisqu’il n’existe rien de tel qu’une pensée clairement individuée, 
abstraction faite d’un réseau ouvert de pensées, il n’existe plus rien de 
déterminé non plus à identifier à un état cérébral particulier. 

 
3- La morale, le nihilisme et la théorie de l’erreur 
 
Si l’on admet la thèse scientiste selon laquelle il n’existe que des faits 

physiques (et aucune âme, aucun « esprit » séparé), il devient difficile de voir 
où logeraient des valeurs morales objectives : aucun fait supplémentaire, non 
physique, ne semble pouvoir « rendre vraies » nos affirmations morales. 

Définir le nihilisme. Appelons « nihilisme » la thèse métaéthique (« que 
veut dire “c’est bien / c’est mal” et en quel sens cela peut être vrai ? ») selon 
laquelle rien n’est bon ou mauvais en soi. Ce que le nihilisme n’est pas : ni 
relativisme (tous les codes se valent), ni scepticisme (il existerait une vérité 
morale mais nous ne pourrions pas la connaître), ni maxime du type « tout 
est permis ». Le point n’est pas de recommander la violence, mais de 
soutenir qu’il n’existe pas de faits moraux qui condamnent ou justifient quoi 
que ce soit dans l’absolu. 



Midi-conférences — Mardi 6 janvier 2026 
 

Le scientisme sans complexe 

 

LAURENT GIOVANINI 
 

 

4 
 

4 

Toutefois, le nihilisme est vrai. Cela implique qu’un grand nombre de 
débats contemporains (avortement, discrimination positive, mariage 
homosexuel, obligations envers les générations futures, etc.) ne peuvent pas 
être « résolus » par découverte d’une réponse juste. On peut clore un conflit 
moral par des procédures sociales (vote, loi, fatigue, changement de mœurs), 
mais pas par mise au jour d’un fait moral objectif  : il n’y en a pas. Au mieux, 
on obtient des réponses qui plaisent aux uns et déplaisent aux autres. 

Pour autant, la thèse n’est pas psychologiquement ou socialement 
explosive : la plupart des humains, quelles que soient leurs croyances 
religieuses ou leur athéisme, adhèrent de fait à une morale fondamentale très 
convergente (principes de coopération, interdits de base, exigences d’équité). 
Les grandes différences entre « gens bons » et « gens mauvais » ne 
dépendent pas d’abord d’une croyance en Dieu, et la perspective nihiliste, à 
elle seule, ne transforme pas soudain des agents ordinaires en prédateurs 
moraux. 

De l’explication darwinienne à la théorie de l’erreur. Le cœur de 
l’argument est naturaliste : si la morale fondamentale est largement partagée, 
c’est parce qu’elle a eu des effets sur la survie et la reproduction, et qu’elle a 
été façonnée (génétiquement et culturellement) par la sélection naturelle. Or, 
un attachement émotionnel quasi universel ne constitue pas une preuve de 
vérité. On peut expliquer pourquoi nous tenons certaines normes pour « 
évidentes » sans que cela implique qu’elles soient objectivement vraies. C’est 
là qu’intervient la théorie de l’erreur : elle affirme que nos jugements 
moraux prétendent décrire des propriétés morales objectives (du « juste » et 
de l’« interdit » en soi), mais que cette prétention échoue systématiquement, 
faute de telles propriétés. Il n’y a pas de faits moraux qui pourraient rendre 
vraies ou fausses nos phrases morales. (Cf. J. L. MACKIE, auteur de Ethics: 
Inventing Right and Wrong (1977)). 

 
4- Comment être scientiste ? 
 
Une fois admis que la physique fixe ce qu’il y a (et que le reste n’est 

qu’organisation de matière et d’énergie), comment vivre, décider, faire de la 
politique, parler des humains, sans retomber dans les vieilles fictions 
métaphysiques ? Par un pragmatisme strict : l’ontologie est austère, mais nos 
pratiques ne disparaissent pas ; elles changent de statut. Elles cessent d’être 
des fenêtres sur des « valeurs » ou des « significations » objectives, et 
deviennent des outils de navigation et de coordination. 

Le scientisme ne trouve nulle part des propriétés morales dans le monde 
: pas de Bien-en-soi, pas d’Obligation inscrite dans la texture du réel. Dès 
lors, ce qui subsiste, ce sont des dispositions, des préférences, des aversions 
et des mécanismes de régulation hérités de l’évolution et stabilisés par la vie 
sociale. En pratique, cela suffit pour produire des normes locales : on 
contient la violence, on décourage la triche, on récompense la coopération, 
non parce que l’univers « condamne » la cruauté, mais parce que des 
organismes sociaux comme nous ont besoin de ces régulations pour tenir 
ensemble. Au reste, cela est vrai pour les meutes de loups et les groupes de 
babouins. 

La politique est saturée d’histoires. Or les récits ont un pouvoir cognitif  
faible : ils simplifient, dramatisent et détournent l’attention des chaînes 



Midi-conférences — Mardi 6 janvier 2026 
 

Le scientisme sans complexe 

 

LAURENT GIOVANINI 
 

 

5 
 

5 

causales réelles. Même sincère, un bon récit électoral n’est presque jamais 
une bonne qualification pour gouverner. L’attitude scientiste consiste donc à 
se défier des intrigues trop nettes, à demander des mécanismes, des données, 
des effets mesurables — bref  à préférer l’explication à la consolation. 

Si les sciences humaines et les humanités sont indispensables c’est 
uniquement comme instruments. Le scientiste est sévère vis-à-vis de 
l’ambition prédictive des sciences sociales : à la différence de la physique, 
elles restent « myopes », parce que les affaires humaines sont elles-mêmes 
darwiniennes, faites d’équilibres locaux instables et de courses aux 
armements. Les régularités y sont provisoires, et l’histoire, prise comme 
guide causal, sert surtout à raconter des histoires. Cela ne signifie pas qu’il 
faille bannir tout discours sur l’homme, mais il faut changer son attente. Les 
humanités (histoire, littérature, critique, art) et une grande part des sciences 
humaines fonctionnent d’abord comme des technologies symboliques : elles 
organisent l’expérience, structurent la mémoire et facilitent la coordination. 
Elles ne sont pas réductibles, dans leur usage, au langage de la physique — 
non parce qu’elles décriraient une couche supplémentaire de réalité, mais 
parce qu’elles remplissent une fonction pratique (orientation, narration, sens 
vécu) que le vocabulaire microphysique n’est pas fait pour assurer. 

Dernier geste : une ontologie décharnée n’a pas à se payer d’un héroïsme 
inutile. Si certaines vérités rendent la vie plus difficile, il est rationnel de 
mobiliser ce que la médecine et la psychologie offrent pour aller mieux. Le 
scientisme n’est pas une religion du malheur : on peut garder les récits — 
mais à leur place, comme arts et comme thérapies, pas comme ontologie. 
Dans le cas où il nous serait difficile d’admettre la vérité – et puisque 
contrairement à ce que pensait Épicure la connaissance objective n’a pas le 
pouvoir par elle-même de nous rendre heureux – pas de panique un bon 
médecin peut nous aider à trouver le bon inhibiteur de la recapture de la 
sérotonine… à chacun son Prozac et courage ! 

 
Bibliographie 
 

CHURCHLAND, PATRICIA S. Neurophilosophie : l’esprit-cerveau. Trad. de l’anglais par Maryse 
Siksou. Paris, Presses Universitaires de France, 1999. 
CHURCHLAND, PAUL M. Matière et conscience. Trad. de l’américain par Gérard Chazal. Seyssel, 
Champ Vallon, coll. « Milieux », 1998. 
DAVIDSON, DONALD. Actions et événements. Traduit et annoté par Pascal Engel. Paris, Presses 
Universitaires de France, coll. « Épiméthée », 1993. 
MACKIE, J. L. Ethics: Inventing Right and Wrong. London, Penguin Books, 1977. 
PUTNAM, HILARY. Représentation et réalité. Trad. de l’anglais (États-Unis) par Claudine Engel-
Tiercelin. Paris, Gallimard, coll. « NRF Essais », 1990. 
QUINE, W. V. O. Le mot et la chose. Traduit de l’américain par Joseph Dopp et Paul Gochet ; 
présentation de Paul Gochet. Paris, Flammarion, coll. « Nouvelle bibliothèque scientifique », 
1977. (Rééd. Paris, Flammarion, coll. « Champs essais », 2010.) 
ROSENBERG, ALEX. The Atheist’s Guide to Reality: Enjoying Life without Illusions. New York, W. W. 
Norton & Company, 2011. 


