
a b c d e f g h i j k l m n o p q 
r s t u v w x y z a b c d e f g 
h i   j k 
l m n o 
p q r s 
t u v w x y z a b c d e f g h i j 
k l m n o p q r s t u v w x y z 
a b c d e f g h i j k l m n o p q 

r s t u v w x y z a b c d e f g h 
i j k l m n o p q r s t u v w x y 
z a b c d e f g h i j k l m n o p 
q r s t u v w x y z a b c d e f g 

L’abécédaire 
d’Andreï Tarkovski 



A... Animaux 

Le nom « animal » vient étymologiquement du latin anima qui veut dire âme. Il semble que 
Tarkovski prenne au pied de la lettre cette caractéristique car, dans ses films, le chien, le chat, 
le cheval ou encore l’oiseau semblent être ce qui anime véritablement la nature. 

 

 

 Les animaux font partie de tout un organisme naturel très important dans les œuvres de Tarkovski. En 
effet, la nature n’est jamais un simple décor, au même titre que les animaux, elle est habitée. On pourrait même 
invoquer la « nature naturante » (1): une nature irriguée par  une présence divine immanente. Ainsi, les animaux 
constituent la preuve physique que cette nature est spirituellement habitée. Elle est cette force vitale, vivante, dans 
laquelle les animaux ont une place centrale. Ils peuvent être tantôt perçus comme des témoins silencieux ou, 
conformément à la croyance animiste, des manifestations d’esprits mystiques, de divinités animales, des génies 
protecteurs... La présence des animaux n’est alors jamais anodine chez le cinéaste russe, ils ne sont jamais relégués 
au simple rôle de décor, ils rentrent en relation avec les hommes et les femmes en quête de sens, ils sont les 
témoins silencieux de petits miracles, et ils peuvent aussi agir en tant que guides spirituels pour les êtres humains. 

L’animal comme guide et messager 

 L'animal dans le cinéma d'Andreï Tarkovski joue un rôle de messager, envoyé par une force métaphysique 
venue guider le personnage dans l'intrigue. L'animal le plus en charge de cette fonction est évidemment le chien. Le 
chien noir de Stalker rejoint le personnage du stalker allongé dans la boue dans un semi-rêve teint en sépia. 
Rapprochant toujours plus l'homme de la nature de la Zone, le chien fait office d'intermédiaire assurant la 
connexion entre l'humain et la nature et permet donc au stalker d’accéder à une élévation spirituelle par le 
sensible. Cette vision divine et mystique du chien dans ce « film d'action au ralenti » (Michel Chion) est 
considérablement accentuée par le fait qu’ il n'y ait personne dans la Zone. Personne ne vit là bas, car personne ne 
peut y vivre... Cependant, un chien et des oiseaux y ont trouvé refuge : comme des forces surpuissantes qui 
dépassent la volonté assassine et la végétation vorace de la Zone. Ils guident le stalker mais également le spectateur 
à travers cette Zone sans pitié. Toujours confondu entre rêve, hallucination et réalité, l'animal tarkovskien a cette 
capacité inouïe de voyager entre plusieurs dimensions pour retrouver la « brebis égarée » que constitue le 
personnage. C'est le cas, on vient de l'évoquer, dans Stalker mais également dans Nostalghia : Gortchakov  est sans 
arrêt rejoint par un chien qui s'extirpe de ses souvenirs nostalgiques et l’accompagne dans sa quête d’identité. Le 
chien peut également être vu comme un gardien : devant la maison délabrée de Domenico ou devant la datcha 
finale. 

 Dans Stalker, c’est cette fois un poisson qui passe près de la bombe défectueuse du Professeur. Dans la 
chrétienté primitive, le poisson est la trace laissée par Jésus-Christ (en grec, « poisson » est d'ailleurs l'acronyme de 
« Fils de Dieu », « Sauveur »), il est le signe de ralliement des premiers chrétiens. Le poisson signe l'échec de la 

Le Miroir, 1974 Andreï Roublev, 1969 Stalker, 1979 



tentative d'attentat du Professeur et donc le salut des vies humaines présentes dans l'impitoyable Zone : l'animal, 
par son incapacité à utiliser la parole est le plus pur des êtres dans le cinéma de Tarkovski et donc le plus proche de 
l'élévation spirituelle. Le cheval constitue également une voie de communication entre le métaphysique et 
l'humain. Dans Andreï Roublev, les images suivant le dévoilement des icônes en couleurs sont des images de 
chevaux. Forces tranquilles de la nature, les chevaux peuvent être considérés comme les totems du cinéaste russe 
qui fait en sorte de les faire apparaître dans chacun de ses films (que ce soit dans une gravure dans L'Enfance d'Ivan 
ou en chair et en os dans le générique de Nostalghia). C'est d'ailleurs sur une statue équestre que Domenico va 
s'immoler par le feu. Dans le cinéma, le cheval a souvent été annonciateur d'une fin du monde imminente (Lars Von 
Trier, véritable héritier tarkovskien, reprendra cette symbolique avec la scène d'ouverture de Melancholia, plan 
aérien sur des chevaux lancés au galop dans le brouillard), d'une apocalypse proche (L’Enfance d’Ivan). Chez 
Tarkovski, il n'est pas seulement annonciateur d'un funeste destin. Tel Charon, il est celui qui mène le héros de 
« l'autre côté » et qui assure le bon déroulement du voyage. 

L’animal comme témoin 

 Si l'animal chez Tarkovski est un être de pureté qui guide les personnages vers une élévation spirituelle, il 
constitue également un témoin muet, un secret gardé jusqu'à la fin des temps, ce qui le lie d'autant plus au Divin. 

 Les animaux semblent posséder une sagesse que les êtres humains n’ont pas : en effet, ils n’ont pas de 
langage, faisant d’eux des êtres purs qui ne comblent pas la peur existentielle du vide par la parole.  Les animaux 
sont toujours silencieux chez Tarkovski, comme pour souligner une certaine sagesse d’esprit loin des mots. Il y a une 
certaine pureté religieuse associée aux animaux. Ainsi, dans Le Miroir, un chat lèche du lait renversé sur la table, et 
celui-ci se fait métaphoriquement bénir par le petit Aliocha qui verse une poignée de sucre sur son crâne. Dans 
Andreï Roublev, le plan suivant le dévoilement de la fresque religieuse montre des chevaux paisibles dans un pré 
sous une pluie légère. Le fait que ce passage soit en couleur apporte une dimension sacrée à cette nature animée. 
Antoine de Baecque parle d’ailleurs de « pluie d’or », renforçant cette idée de sacré que représentent les chevaux. 
Ainsi, les animaux peuvent adopter la fonction de témoins silencieux et paisibles, que personne ne remarque, de 
petits miracles. Dans Le Miroir encore, le chat est l’unique témoin du verre qui tombe sans aucune raison et sans se 
briser dans la datcha. Plus tard, un oiseau viendra se poser sur le crâne du petit orphelin, instaurant là aussi, un 
petit miracle. Ils sont des êtres de pureté et semblent en ce sens proches des enfants. Si l’on reprend le thème de 
l’oiseau dans Le Miroir, aussi présent dans la scène de lévitation et dans la scène où il s’enfuit du creux de la main 
du narrateur, on pourrait considérer que l’oiseau est porteur d’une valeur sacrée, proche d’une figuration de l’Esprit 
Saint. Ainsi, l'animal tarkovskien est chargé d'une mission : guider le personnage à travers la quête de soi qui 
parcourt l’oeuvre d'Andreï Tarkovski. Envoyé par une force qui dépasse l'humain, l'animal est l'être de pureté et de 
l'élévation par excellence. 

Nostalghia (51'30'') 

Gortchakov entre dans une grande pièce dans laquelle il pleut (on remarquera le lien ténu entre l'apparition du 
chien chez Tarkovski et la présence de l'eau, de la boue créatrice qui fait apparaître le chien comme l'émissaire du 
Divin), Domenico et son chien l'y attendent, pendant que les deux hommes discutent, le chien les suit ou se couche 
dans l'eau comme pour se ressourcer. Il est souvent séparé des hommes par le cadre : en effet, les cloisons viennent 
séparer un même plan en deux cadres différents. Cette séparation lourde de sens (particulièrement à 50'36'') 
montre la barrière qu'établit Tarkovski entre l'animal et l'humain. La caméra aura donc tendance, pendant cette 
séquence, à plus suivre les déplacements du chien que de Gortchakov et ira même jusqu'à couper ce dernier 
(52'17''). Le chien devient alors guide de la caméra, guide du spectateur dans cette pièce en ruine inondée de pluie. 
Ce même animal sera d'ailleurs gardien de la datcha familiale et nostalgique de Gortchakov : couché avec son 
maître sur le sol devant la maison, il veille et protège la nostalgie de celui-ci. 

 

(1) : Spinoza 



B… Boue 
      « Tarkovski est un poète de l’eau lourde »,   

       Jean Delmas, Jeune cinéma no42, 1969 
 
« L’eau lourde », ce peut être la boue, dans laquelle les personnages de Tarkovski glissent, 
tombent , se plongent... La boue, et tous les éléments, sont filmés pour ce qu’ils sont : on 
peut ainsi parler de réalisme de la nature. De ce réalisme transparaît un certain amour du 
cinéaste pour la nature, source de spiritualité. 

 
 
  
La boue 
 L’eau mêlée à la terre crée une sorte de boue, de glaise originelle, d’argile. Boue que l’on peut façonner, 
boue créatrice, comme la glaise qui a façonné l’être humain, comme celle de Boriska (dans Andreï Roublev) qui 
jubile en découvrant la matière qui constituera la cloche, et qui lui sauvera la vie. 
 Les personnages plongent dans la boue lorsqu’ils se sentent en danger, lorsqu’ils ont besoin de se 
retrouver seuls ou pour se ressourcer. Stalker est le produit de cette attirance pour les éléments de la nature ; à 
plusieurs reprises les trois personnages font une halte au milieu de paysages vierges avant de poursuivre leur 
chemin. On voit par deux fois le stalker allongé dans l’herbe ou sur une terre humide. Il s’éloigne des 
bavardages incessants, des paroles inutiles pour communier avec la nature pendant les quelques minutes qui 
lui sont accordées. Les deux fois où ils apparaissent, la caméra est placée au dessus de lui et remonte tout 
doucement, jusqu’à révéler l’ensemble de son corps. Le stalker se colle à la terre, s’y roule, tente de s’y enfouir. 
Les personnages de Tarkovski trouvent l’apaisement dans la nature et ses éléments. 
 On retrouve la boue, métonymique de la terre dans tous les films de Tarkovski. Ce sont principalement 
de vastes paysages typiquement russes : de grandes étendues d’herbe, au loin quelques conifères, un ciel 
grisâtre, triste, pas d’êtres humains en vue, parfois juste une personne au premier plan pour souligner son 
absence dans le reste du paysage et pour montrer à quel point il a l’air misérable devant de telles immensités. 
Les paysages sont filmés en long plan panoramique comme si Tarkovski voulait les saisir en entier, mais surtout 
comme pour laisser au spectateur le temps d’apprécier chaque détail. Mais, on appréhende aussi la nature à 
travers des plans bien plus rapprochés. A nouveau dans Stalker, on découvre la nature de très près. Tarkovski 
nous montre une marre où l’eau laisse apparaître un fond visqueux jonché de toutes sortes d’objets. La caméra 
glisse très lentement au dessus de la surface de l’eau. Le fond est vu de tellement près que l’on pourrait croire 
qu’il s’agit d’un paysage calme et quelque peu étrange avec ses dunes, ses vallées et ses plaines. Le spectacle 
est fascinant et ce n’est qu’après nous avoir montré cette nature dans tous ses détails que Tarkovski nous 
dévoile que le stalker est allongé là sur la terre humide, face contre terre. 
 Tarkovski veut en somme nous présenter la terre, sa terre, telle que nous ne l’avons jamais vue.  
Tarkovski avoue même avoir tourné Solaris en partie pour cela, pour qu’en sortant de la salle de cinéma le 
spectateur comme Kelvin s’aperçoive de la beauté de la nature. A la question du sens des éléments dans ses 
films, il avait donné cette réponse : « Je pourrais d’abord simplement dire que la pluie est une caractéristique 

Nostalghia, 1983 



de la nature au milieu de laquelle j’ai grandi, et les pluies russes sont parfois longues, tristes, 
interminables… ». 
 Son cinéma exprime donc avant tout une certaine vision de la beauté, et à travers la matérialité la plus 
prosaïque - dans la boue, la glaise, le cloaque - s’inscrivent et se vivent les expériences spirituelles, en réponse à 
une société trop matérielle dénuée de toute spiritualité. Il y a une correspondance de l’esprit avec la matière, 
ou tel que l’évoque Antoine de Baecque : « Le caractère essentiel du héros tarkovskien se définit alors en 

rapport étroit avec cette terre vivante. Les sens en éveil, être attentif aux humeurs changeantes de la terre, 

hyper-affectivité qui marque d’abord le personnage chez Tarkovski ». Ainsi, le degré d’ancrage dans la 
terre/boue, ou l’aisance à s’y mouvoir, apparaissent comme un indice de spiritualité. On pourrait en faire une 
typologie : il y a ceux qui arpentent le paysage mêlé de terre et d’eau et ceux qu’on ne trouve qu’à l’intérieur. 
Mais lorsque l’homme veut s’arracher à ces éléments, c’est forcément un échec, comme le témoigne le 
prologue d’Andreï Roublev où l’homme est tragiquement incapable de se détacher de la terre. 
 
Le feu 
 Omniprésent, sans toutefois être dangereux, du moins, pas véritablement : il brûle, il ravage, on se 
contente de l’observer debout, lui faisant face en spectateur impuissant. 
 Le feu est l’ultime moyen de destruction permettant d’atteindre la pureté par une forme de passion, de 
sacrifice. La destruction volontaire peut apparaître comme pure folie inutile, alors qu’elle est création et voie 
vers la spiritualité. La destruction gratuite d’une vie ou d’un lieu par le feu a pour fonction de sauver le monde, 
c’est un aboutissement. 
 
Le vent 
 Quand il souffle, il manifeste sa présence au monde, sans hurlement : à la fois caresse et trouble. Il 
souffle par courtes rafales, disparaît aussi vite qu’il est venu nous signifier qu’il n’est jamais très loin, tapi dans 
l’herbe, attendant son heure avant de se lever - ou plutôt avant de se redresser comme l’on sort d’une cachette. 
 Comme au début du Miroir, le vent qui balaie l’herbe des champs – légèrement ou par bourrasques - 
évoque le temps, qui passe, et qui balaie les souvenirs et les images tirées du passé. Le vent est mimétique du 
temps : « Mon enfance a été comme celle que vous nous montrez… Mais comment l’avez-vous su ? Il y avait le 

même vent, le même orage... » (dans Le Temps Scellé, extrait d’une lettre d’une spectatrice). Donc, le vent et les 
éléments sont les vecteurs d’une hyperesthésie (traitement hypersensible du réel) et accompagnent les 
personnages de Tarkovski dans leur quête. 
 Le traitement réservé à la boue et aux autres éléments tels que le feu ou l’eau est en parfait accord 
avec les idées de Tarkovski sur la nécessité du cinéma de s’adresser plus à nos émotions et à nos sensations qu’à 
notre raison. Car évidemment les éléments n’ont rien de raisonnable et par conséquent ils sont comme le fou 
ou l’enfant chez Tarkovski, à savoir un moyen de se sauver de notre monde sclérosé et corrompu. Les héros s’y 
fondent pour retrouver les « choses vraies » et regagner leur sensibilité. 
 Tous les héros tarkovskiens ont une relation privilégiée avec les éléments. Ainsi, la boue, le feu, l’eau, le 
vent, tous les éléments ont une valeur positive et créatrice. Ce sont eux qui permettent aux héros de Tarkovski 
de se retrouver eux-mêmes et de s’approcher du divin. 
 

Le Miroir (14’ – 14’52’’) 
 
Une scène en particulier renvoie à la diversité des sensibles, à la pluralité des éléments fondamentaux chez 

Tarkovski. Cette scène se trouve dans Le Miroir, un travelling qui nous fait passer d’un décors domestique à a 
contemplation d’une grange en feu, par un jeu complexe de miroir et d’apparitions, se donne à voir à la fois les 
sensations liées aux choses domestiques (bois de la table à manger, tic-tac et coucou de la pendule, 

aboiements, chuchotements des enfants), puis à l’extérieur, la couleur fauve de l’incendie sur ciel de 
crépuscule, les goûtes de pluie tombant du toit au premier plan, les cris des personnages hors champ, le 

ronflement des flammes appuyé par une nappe synthétique de sons graves, et, la chaleur sur le visage du 

personnage de la mère qui se rafraîchit avec un peu d’eau. La présence d’éléments contraires -le feu et l’eau-, 

de matières diverses -bois, verre-, la sollicitation sensorielle élargie -visuelle et acoustique - nous permet de 

souligner le caractère varié des perceptions mises en évidence par le cinéaste. Mais, la complexité même de la 

séquence, sans coupure, évoque la possibilité de faire référence à un environnement sensoriel, global, unifié... 

 



C… Couleur 
 
Tarkovski déclare : « J’exclus la couleur ostentatoire, qui a une valeur en elle-même, même 
si cette valeur est grande. La couleur, dans sa fonction dramatique, thématique, 
symbolique, ne m’est pas nécessaire. » 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
Couleur et perception naturelle 

 Dans Le Temps scellé, Tarkovski pose le problème de la couleur. Il met en avant un paradoxe, qui, selon 
lui, rendrait la reproduction à l’écran d’une perception authentique de la vérité (ce qu’il pose comme l’essence 
du cinéma) encore plus compliquée : «La couleur aujourd’hui est une exigence plus commerciale qu’esthétique». 
Dans le quotidien, la perception de la couleur est un phénomène auquel nous ne prêtons pas forcément 
attention, qui ne nous est pas nécessaire. Quand la couleur devient à un moment donné importante dans la 
pratique, notre œil, notre conscience, la fixe. Lorsque l’on rencontre un objet inhabituel, exotique,  jamais vu 
auparavant, la couleur nous saute immanquablement aux yeux. « Il y a des phénomènes qui sont toujours 
perçus en couleur. » Ce mot de Tarkovski dans son entretien avec L. Kozlov, durant l’été 1970, explique que 
notre perception de la couleur n’est jamais totale et ininterrompue. Or, dans un film, la couleur est souvent 
amplifiée : elle est partout présente, elle s’impose à notre œil. Cela explique pourquoi, dans ses films, Tarkovski 
fait le choix de «neutraliser la couleur pour qu’elle n’exerce pas d’influence sur le spectateur». Il cherche à 
apaiser la couleur par tous les moyens pour que la sensation ne soit pas plus forte et vive que dans notre vie 
habituelle. « Il faut que la représentation soit vraisemblable et la plus simple possible. Ce n’est pas un but en soi, 
c’est la condition nécessaire pour transmettre au spectateur l’essence spirituelle de ce qui est représenté. »  Pour 
le cinéaste, « quoique le monde soit tout en couleurs, la reproduction en noir et blanc est plus proche de la 
vérité psychologique, naturaliste et poétique d’un art fondé avant tout sur les propriétés de la vue ». Les 
couleurs, comme le jeu de l’acteur, le découpage-montage ou le son, sont significatifs de l’opacité du monde, 
elles « rendent au réel son inévidence originelle » selon Luca Governatori. 

 

Une alternance signifiante ? 

  Si on se penche sur le traitement de la couleur dans les films de Tarkovski, on s’aperçoit que de 
manière générale, il utilise trois sortes de teintes : le noir et blanc, le faux noir et blanc et la couleur, souvent 
dans des tons froids, homogènes. Qu’est-ce qui justifie ces choix, ces alternances ? 

Le Miroir, 1975 



 Sur le plan narratif, la linéarité du temps dans les films de Tarkovski est brisée et il mêle les formes au 
sein de son film, en brouillant les temporalités : les retours en arrière, les rêves, les hallucinations. Faut-il alors 
considérer l’alternance des couleurs comme un indice? Ces dernières nous indiquent parfois dans quelle 
temporalité nous nous trouvons, en créant des contrastes. C’est le cas dans Le Miroir, Stalker, Nostalghia et Le 
Sacrifice. La signification de cette alternance (passage du rêve à la réalité, changements de lieux, images 
d’archives...) indique le désir de créer une perception complexe. Comme le note Michel Chion, les passages en 
noir et blanc et en couleur ne s’opposent pas mais, par « sorte de décoloration intermédiaire, (…) suggèrent 
qu’il y a plusieurs mondes, plusieurs niveaux de réalité superposés ». Le traitement de la texture n’est jamais 
univoque : pour Le Miroir qui est un enchevêtrement de souvenirs, de rêves, d’événements réels (ou 
fantasmés), il fait apparaître ce qui n’appartient pas au présent en noir et blanc (souvenirs, passé), dans 
Nostalghia également. Mais parfois, par exemple lors de la deuxième scène, lorsque Maroussia attend sur la 
barrière, la scène est en couleur alors même qu’elle appartient au passé. Le passé pénètre dans le présent, on 
ne fait plus de distinction. Pour Tarkovski, cette opposition ne relève pas d’un lien entre passé et présent, elle 
ne répond selon lui qu’à des « considérations d’ordre poétique ». Les frontières sont brouillées. Dans Solaris, 
Tarkovski va plus loin en supprimant cette distinction de couleur. Seules les images télévisées sont en noir et 
blanc, tout le reste est en couleur. Il s’agit de regrouper tous les mondes en un seul. Sur Solaris, la temporalité 
n’existe plus, au sein même de l’intrigue. C’est une immersion dans un monde paradoxal où se côtoient le passé 
et le présent, le réel et le fantasme, la pesanteur et l’apesanteur, la mort et la vie… Tarkovski filme sur le même 
plan ces réalités paradoxales et supprime toute distinction. 

 

Couleur et matière 

 La couleur doit rendre l’imaginaire plus sensible. Tarkovski, en disant qu’il traite « la couleur comme un 
élément de facture » rappelle les mots de Jerzy Wójcik sur le fait que la facture dans un film exprime un certain 
état de la matière, le moment de son changement dans le temps. La couleur devient un moyen admirable de 
révélation de la facture, de son déchiffrement, un moyen de « l’amener à une tangibilité complète ». La couleur 
et la facture sont très intimement liées. Tarkovski écrit en ce sens : « il me semble, par exemple, que pour la soie 
en moire la couleur rouge est la plus naturelle, pour le tissu de coton, c’est la couleur bleue. Quand les feuilles 
d’érable jaunissent et rougissent, leur facture change instantanément : la couleur exprime ici directement les 
processus cachés dans la facture ! ». Elle peut permettre de rendre des factures réelles, si elle est traitée 
correctement. Selon lui, « c’est seulement dans le lien avec la facture, en la mettant en évidence, que la couleur 
pourra transmettre l’état de ce qui est représenté, son histoire et son immédiateté, de sorte qu’il semble au 
spectateur qu’il sent cela avec sa peau ». La facture est au service de la transmission d’un état de la nature. Par 
exemple, dans Solaris, il s’agit avant tout de la rencontre de l’homme avec l’Inconnu, mais ce n’est pas par des 
moyens purement visuels comme la couleur, qu’il veut signifier cela : « Les couleurs de Solaris doivent être 
perçues comme naturelles, normales, comme ayant quelque chose de familier. Je pense qu’il faut les prendre 
dans la palette des couleurs terrestres, des éclairages terrestres. Par exemple, chez Lem, il est question de deux 
soleils, un rouge et un bleu. Si l’on reporte littéralement ces couleurs sur l’image de l’écran, l’effet ne sera pas 
simplement exotique, il relèvera de l’accessoire de théâtre ». 

 

Andrei Roublev : (2h46’ à la fin) 

Pour ce film Tarkovski a fait le choix du noir et blanc, à l’exception de la dernière séquence, lorsque la caméra 
parcourt la fresque, produite par Andrei Roublev. La fonction est ici narrative et intensifie la signification que 
prend le film. Cette scène fait suite à celle de la cloche, lors de laquelle le fondeur Boriska s’effondre face à sa 
réussite car il n’a jamais su le secret des fondeurs, seule la foi lui a permis cela. Ce passage marque une forme 
de prise de conscience, de lucidité à propos de la création. La séquence en couleur filmée par Vadim Ioussov 
présente des détails, recomposant ainsi une mosaïque fragmentée, visant à donner une impression de totalité, 
un « courant d’impressions » comme l’a énoncé Tarkovski. 

 



 

D ... Datcha  
 

« […] comme je me sentais divinement bien en Russie dans ma maison de campagne. » 
        Tarkovski, Le Temps scellé, p. 244 
 
Une datcha est un mot typiquement russe qui désigne une maison, souvent secondaire, de 
campagne... Apparue pour la première fois dans Solaris, la figure de la datcha n’a alors plus 
jamais quitté les films de Tarkovski. Ce lieu, pourtant presque banal, est bien porteur d’une 
symbolique plus grande et d’une évolution au fil de sa filmographie. 
 

            
  

 
Un lieu familial 
 
 La datcha est le lien matériel par excellence avec ce que Tarkovski aimait à nommer sa « terre-mère », 
la Russie. Elle symbolise cet attachement viscéral à sa patrie qui ne le quittera jamais, malgré son exil. Ainsi, la 
datcha apparaît dans toute sa force d'évocation dans son seul film se situant hors de la Terre, Solaris, mais où le 
personnage principal revient chez lui. La datcha est donc bien un lieu de l’accueil, du retour, de la famille. 
Tarkovski a lui-même déclaré dans Le Temps scellé « […] comme je me sentais divinement bien en Russie dans 
ma maison de campagne. » (p244). Tel un locus amoenus, la datcha se veut un lieu rassurant, opposée à 
l’angoisse de l’extérieur, où la famille est réunie. Les souvenirs d’enfance du réalisateur, et la datcha dans 
laquelle il a grandi, constituent une vision qui ne cesse de l’habiter. 
 
Un lieu souvenir 
 
 Dès lors, lorsque Tarkovski a réalisé pour la première fois un film à l’étranger, Nostalghia en 1983, il est 
frappant de voir que « l’esprit russe » imprègne le film, alors même qu’il a été tourné en Italie. Pour preuve, 
l’image de la datcha familiale est là encore présente. Par le personnage de Gortchakov qui ne cesse de rêver de 
sa famille, Tarkovski fait ressentir sa propre nostalgie d’une datcha en pleine campagne russe. C’est avec le son 
de la pluie, et peut-être l’odeur, que Gortchakov bascule dans une rêverie, là aussi accompagné par un chien, 
qui l’emmène dans une séquence en noir et blanc de la datcha, sa famille, immobile, se tenant devant. Le 
souvenir si fort de la datcha est alors le remède pour Tarkovski, écrasé par une nouvelle culture et un nouveau 
pays auxquels il ne connaît rien. C’est donc nécessairement cette datcha que Gortchakov retrouve dans la mort 
à la fin du film, appuyé par la figure toujours fidèle du chien. Ce dernier plan reflète alors le déchirement même 
de Tarkovski, qui décida après ce film de ne plus rentrer dans sa patrie. 
 
 
 

Solaris, 1971 Nostalghia, 1983 



Un personnage à part entière 
 
 Ainsi, on peut affirmer que la datcha est bien plus qu’un lieu rassurant pour un personnage 
Tarkovskien, mais reflète avant tout son état d’âme propre. Corinne Maury aimait à parler de « maux souvenirs 
des demeures », comme si les murs, la structure solide s’imprégnaient des sentiments éprouvés par les 
personnages. L’intérieur de la maison devient l’intérieur même des personnages. Cette théorie explique les 
nombreuses visions des maisons « malades », éventrées, malmenées par la pluie ou le feu, qui transparaissent 
dans la filmographie de Tarkovski. Tout comme elle, les personnages sont en proie au doute ou à la lutte 
intérieure. Par ce jeu entre intériorité et extériorité, Tarkovski utilise la datcha comme une métaphore poétique. 
La datcha n’est donc pas toujours le symbole d’un locus amoenus mais bien d’un lieu intérieur. Les murs 
peuvent s’effriter, s’effondrer, tout comme les personnages. 
 
 Malgré sa force symbolique, Tarkovski a fait le choix dans son dernier film, Le Sacrifice,  de ne pas 
inclure une datcha, mais une maison à l’allure plus moderne et riche. Ce choix singulier est le climax de sa 
filmographie : brûler la maison d’Alexandre dans un long plan séquence à la fin du film, montre le refus de 
Tarkovski de cette matérialité tape-à-l’œil, de cette maison qui n’abritait aucun réconfort familial mais au 
contraire était le théâtre de nombreux conflits, même si elle est présentée au début du film comme le seul lieu 
capable d'abriter le bonheur. En brûlant sa maison, Alexandre met à jour une supercherie : la maison ne tient 
plus debout, trop fragile, comme la famille. Plus que jamais, la figure de la datcha est présente à l’esprit dans 
cette fin spectaculaire, comme preuve concrète d’un attachement abstrait à un lieu. 
 
 
 
Le Miroir (12’) 
 
Le Miroir, œuvre la plus autobiographique, expose les souvenirs de Tarkovski au travers d’une datcha 
entièrement reconstruite à l’endroit même où était sa maison d’enfance. Après la visite du médecin, la mère 
retourne à l’intérieur de la datcha en emportant avec elle ses enfants. Durant une longue séquence, le 
réalisateur filme l’intérieur de la datcha avec les enfants qui mangent, pendant que le père de Tarkovski, Arseni 
Tarkovski, récite des vers d’un de ses poèmes en voix off. A côté la mère pleure en silence en regardant par la 
fenêtre. Par un travelling, la focalisation se fait d’abord sur les enfants, puis sur la mère, la caméra s’arrêtant 
longuement sur les personnages. Le temps semble alors être suspendu, toute la famille ou presque réunie dans 
l’intimité de la maison qui les protège de la pluie d’averse de l’extérieur. Alors que la mère fixe un long moment 
la caméra, lorsqu’elle se détourne c’est cette dernière qui suit le regard de la mère et se dirige vers l’extérieur, 
tout en restant à l’intérieur. Il y a ainsi un jeu entre intériorité et extériorité de la maison et des personnages qui 
se met en place. Seul un cri venant de l’extérieur vient rompre cette quiétude. La caméra accompagne alors 
dans un lent travelling les enfants allant voir ce qu’il se passe, comme pour mémoriser chaque détail de 
l’intérieur de la datcha. Le plan d’ensemble sur la grange qui brûle est cadré depuis le pallier de la maison, de 
laquelle les enfants ne sortent pas et assistent silencieux à cet incendie. La maison protège du feu comme de la 
pluie, les deux éléments opposés se mêlant alors. 
 
 
 



E… Enfance
L’enfance est, de manière générale, représenta�ve de l’innocence dans l’imaginaire 

collec�f ; Tarkovski n’échappe pas à ce�e règle.

L’enfance, symbole de pureté ?

 La plupart des enfants que Tarkovski dépeint sont porteurs de pureté, contrastant avec le monde

sombre qui les entoure. Par exemple, le pe�t garçon dans  Le Sacri	ce semble être totalement détaché de la

menace qui plane au-dessus du monde. Les enfants enlacés dans le hamac au début du Miroir sont symboles

d’une pureté totale, renforcée par leur calme et leur repos : ils sont simplement présents et a%en�fs au monde.

Par  ailleurs,  dans  Andreï  Roublev,  même si  Boriska a  été  contraint  de perdre son innocence par  l’acte  de

créa�on qui l’oblige à endosser le rôle d’un chef, il la retrouve pleinement dans son aveu )nal. Il redevient alors

l’enfant qu’il était en s’abandonnant dans les bras d’Andrei Roublev, qui devient alors symboliquement père. Il

retrouve ici non seulement une forme de pureté, mais la transmet également à sa nouvelle )gure paternelle, lui

redonnant l’inspira�on. Par ailleurs, l’enfance est un symbole fort pour Tarkovski, puisque son premier long

métrage se base sur le récit d’un enfant dans L’enfance d’Ivan, de même qu’un de ses courts-métrages d’étude

in�tulé  Le rouleau compresseur et le violon. On peut également noter que L’enfance d’Ivan est adapté d’une

œuvre li%éraire simplement in�tulée  Ivan, alors que Tarkovski fait le choix de me%re en avant le thème de

l’enfance en en modi)ant le �tre.  Dans ce )lm, Ivan est tout sauf un symbole de pureté.  La Guerre l’en a

dépossédé, créant à la place un monstre militaire qui vit et meurt dans la guerre. Sa déforma�on est totale et la

dénoncia�on également ; même quand il rendosse son rôle d’enfant, et qu’il se met à jouer, il joue à faire la

guerre. Tarkovski u�lise les rêves d’Ivan pour le refaire accéder à une innocence et insouciance perdues. Dans

ceux-ci, il retrouve sa mère et la joie de vivre dans des décors oniriques et gorgés de soleil. Le retour à la réalité

est d’autant plus brutal qu’aucun retour en arrière n’est désormais possible. La guerre est ici exprimée comme

symbole de « néan�sa�on » de la pureté enfan�ne, la plus pure de toute ; c’est par�ellement ce qu’avançait

l’analyse de J-P Sartre à son sujet.

La parole de l’enfance

Dans l’œuvre de Tarkovski, nous pouvons observer que les enfants sont souvent vic�mes de handicap

vis-à-vis de la parole.  Contrairement à d’autres personnages adultes, ils  ne choisissent pas d’abandonner la

parole :  Ouis�� (Stalker) est  mue%e de naissance,  le  pe�t garçon (Le Sacri	ce)  ne peut parler  suite  à une

opéra�on des amygdales et en)n, l’adolescent du début du Miroir sou;re de bégaiement. L’absence de parole

les contraint à écouter la proféra�on de paroles souvent vaines. Leur mu�sme renforce alors leur innocence.

C’est donc par les actes qu’ils se réalisent, devenant paradoxalement plus fort psychologiquement que ceux qui

possèdent la parole.

La prise de parole pour l’adolescent du Miroir peut être vue comme la prise de parole du cinéaste lui-

même.  L’adolescent  guéri  qui  peut  désormais  parler  représente  alors  le  droit  qu’acquiert  Tarkovski  de

commencer son )lm agissant comme une thérapie par la parole et la remémora�on de l’enfance. Le cinéaste

L’enfance d’Ivan, 1962

Stalker, 1979L’Enfance d’Ivan, 1962



ré<échit sur l’usage de la parole à la )n du Sacri	ce au travers du pe�t garçon qui,  ayant retrouvé la parole, cite

la Genèse : « Au commencement était le verbe » et ajoute « pourquoi Papa ? ». On peut alors faire le parallèle

avec la construc�on du )lm qui commence par le verbe traduisant une parole vaine. La )n montre un pe�t

garçon qui se mé)e de la parole, éclairé par les actes d’Alexandre.

L’enfance, porteuse de foi

La foi irrigue l’ensemble de la )lmographie de Tarkovski. Que ce soit par le biais de la religion ou même

d’une spiritualité plus di;use, la foi semble constamment présente. L’enfance en est l’un des piliers majeurs.

Caractérisée  par  l’innocence,  l’enfance  agit  comme  un  vecteur  principal  de  l’inspira�on  divine  à  laquelle

Tarkovski est très a%aché. Dans la )n du  Sacri	ce,  le pe�t garçon arrose l’arbre mort dans le geste le plus

représenta�f de la foi de l’ensemble de la )lmographie. Il s’allonge alors à son pied, symbole de la source de la

spiritualité que représente l’arbre. Le dernier plan du )lm est un travelling ascendant suivant la grandeur de

l’arbre jusqu’à son sommet. On ne sait pas si l’arbre va e;ec�vement revivre, mais la foi en sa résurrec�on

permet l’éléva�on du corps et de l’âme du pe�t garçon, ce qui l’oppose au matérialisme et proje%e un avenir

meilleur.  De la même manière,  Ouis�� dans  Stalker personni)e la spiritualité du fait  de ses pouvoirs télé-

kinésiques qui l’élèvent au-dessus des simples humains. Elle représente un avenir meilleur grâce à ce qu’elle

peut  produire  ou  que  l’on  croit  voir.  Elle  est  d’une  part  capable  de  faire  bouger  les  objets  de  manière

mystérieuse et d’autre part, on peut presque penser à une guérison miraculeuse lorsqu’on croit la voir marcher,

alors qu’elle est uniquement sur les épaules de son père. Mirage ou vérité, la fron�ère est )ne, et la seule chose

qui nous fasse basculer d’un côté ou de l’autre se résume à la foi. Dans la dernière scène, on entend alors un

train passer à l’extérieur, derrière Ouis��, ce qui laisse supposer qu’elle peut amener à un avenir meilleur loin

d’un monde fade, sans valeurs. Par ailleurs, chaque plan où apparaît Ouis��, le monde s’o;re en couleur. En

cela, elle semble liée à la Zone, verdoyante, capable de réaliser tous les désirs dans la chambre. Par ce lien,

Ouis�� apparaît comme une force psychique, peut être �rant ses pouvoirs de la zone elle-même, mais en tout

cas présentant la possibilité d’un avenir meilleur, coloré et spirituel.

Dans un autre )lm, le miracle s’opère dans  Andrei Roublev lorsque la cloche reten�t. Boriska, jeune

enfant devenu chef, a réussi à la construire uniquement grâce à la foi. Tout semble converger pour abou�r à ce

miracle-là. C’est en plongeant dans la boue que Boriska trouve une inspira�on presque divine qui lui permet de

réaliser ce%e œuvre inespérée. Et on ne comprendra )nalement que lorsqu’il redeviendra enfant dans les bras

d’Andrei Roublev qu’il n’était guidé par aucun savoir-faire mais juste par l’ins�nct et la foi. L’enfant dit la vérité

alors que l’adulte dissimule ; la foi guide l’enfant pur vers un monde meilleur, où chacun reprend espoir.

Andreï Roublev

Ce.e scène située à la 	n du 	lm après que la cloche a reten1 montre Boriska, allongé désespérément dans la

boue, qui va être consolé par Andrei Roublev. La scène est construite en un plan-séquence, caméra à l’épaule, à

hauteur d’homme, proche du sol. Au comble de son désespoir, l’enfant révèle à Roublev sa supercherie. La

révéla1on est  aussi  e7cace pour Andrei  Roublev  qui  décide de reprendre en main son des1n et  celui  de

Boriska :  « Tu vois,  tu as quand même réussi.  On va con1nuer ensemble.  Toi  à  fondre des cloches,  moi  à

peindre. Allons ensemble à la Trinité, ça su7t, calme-toi ».

Cet épisode marque un retour à la foi pour le peintre après le reten1ssement du miracle accompli.

L’enfant donne alors à Andrei Roublev une leçon de vie, démontrant que par la foi et par les actes, on peut

a.eindre l’état de grâce et l’accomplissement spirituel.  Au premier plan, nous pouvons voir un feu éteint

témoignant de la  	n du règne de la  violence et  accomplissant la  métaphore du phénix  qui  renaît  de ses

cendres.

Finalement, c’est au contact d’un jeune fondeur de cloche que Roublev mesure qu’il n’est qu’un instrument de

Dieu. L’enfance permet alors l’avènement de deux grands hommes qui, ensemble, perçoivent leur des1n.



F… Fou, Foi, Faible 
 
 

 « J’ai toujours aimé ceux qui n’arrivent jamais à s’adapter de façon pragmatique à 
l’existence. Il n’y a jamais eu de héros dans mes films, mais des caractères dont la force 
était la conviction spirituelle, et prenaient sur eux la responsabilité des autres. Ces 
personnages ressemblent à des enfants qui ont une gravité d’adultes, par leur attitude 
irréaliste et désintéressée du point de vue du sens commun.» Tarkovski, L’Éloge de l’homme 
faible 
 
Les personnages du cinéma d'Andreï Tarkovski rendent compte, à travers leur complexité, 
d'une articulation surprenante entre la folie, la faiblesse et la foi. Comment ces notions 
sont-elles mises en tension à travers chaque personnage, et que permettent-elles de 
mettre en lumière ? 
 
 

              
 
 
 
Un regard primitif sur le monde 
 
 Chez Tarkovski, les enfants ont une gravité d’adulte (Ivan) et les adultes portent un regard d’enfant sur 
le monde (le stalker). Mais, enfant ou adulte, c’est toujours un même et seul regard hypersensible qui est 
développé, un regard qui se dresse en fait contre la raison et sa recherche implacable de logique. Les 
personnages filmés par le cinéaste sont vecteurs de la poésie du monde car ils sont vecteurs de sensations.On 
le voit dans l'exemple pris à la fois par Michel Chion et Antoine de Baecque, dans L'Enfance d'Ivan, dans lequel 
l'enfant qui donne son nom au film apparaît dans un état d'éveil sensoriel, au milieu de la forêt. "Il y a là comme 

un trop plein de sensations" écrit Michel Chion.  Ainsi, dans L'enfance d'Ivan et dans Le Sacrifice, le personnage 
de l'enfant occupe une place majeure alors que dans Le Miroir c'est le souvenir de l'enfance qui structure 
entièrement le film. En outre, on retrouve ce regard primitif caractéristique de l’enfant dans Andreï Roublev, le 
moine portant ce regard « candide » sur l’existence, prêchant amour, bonté, et non-violence dans un monde 
chaotique. 
 
La foi : une folie, une faiblesse 
 
 Ce ne sont donc pas des héros positifs que nous donne à voir le cinéaste mais davantage des hommes 
ayant une forte conviction spirituelle. Leur foi leur permet de croire en dépit de tout (« credo quia absurdum ») 
car elle constitue le seul recours possible pour admettre des idées qui ne sont pas à la portée de la raison 
humaine. Mais c’est aussi cette foi qui, dans un monde dépourvu de spiritualité, apparaît comme une folie. 

Andreï Roublev, 1966 Nostalghia, 1983 



Ainsi, la difficulté des personnages ayant la foi est donc de faire face à un monde qui en est dépourvu. A la fin 
du Sacrifice, le comportement d’Alexandre s’explique rationnellement par une pathologie alors qu’il correspond 
à une union nouvelle du personnage au spirituel. De la même manière, Nostalghia, est le récit du voyage d’un 
intellectuel russe en Italie qui devient l’occasion d’une réflexion à la recherche de quelque chose qui peut-être 
n’existe pas, c’est à dire la recherche de la perception d’un absolu inaccessible. La tentative de retrouver les 
valeurs spirituelles profondes que l’époque contemporaine semble avoir oubliées ou rejetées donne lieu à une 
quête souvent vaine. Tarkovski évoque la volonté de ses personnages de s’élever contre cette doctrine 
matérialiste au profit du spirituel : « En un mot, ce qui m’attire est cette énergie de l’homme qui s’élève contre 
la routine matérialiste. » Cette foi, au-delà de la question de la folie, pose celle de l’homme faible. Croire, est-ce 
être faible, ou dépasser la faiblesse intrinsèque à l’être humain ? Ce sont bien des hommes faibles que le 
cinéaste filme. On peut ainsi penser au héros du Miroir, qui est un homme faible et égoïste, incapable d’offrir 
même à ses proches un amour désintéressé. Les seules justifications données sont les souffrances spirituelles 
que le personnage endure à la fin de sa vie pour ne pas avoir payé en retour la dette qu’il devait à la vie. De la 
même manière, le stalker est un « personnage bizarre versant facilement dans l’hystérie, mais incorruptible, 
opposant farouchement la voix de sa spiritualité à un monde atteint d’un pragmatisme omniprésent semblable 
à une tumeur maligne ». Enfin, Alexandre constitue l’apothéose de l’homme faible car, au fond, il ne fait 
qu’obéir à sa vocation, il n’est pas le maître de sa destinée, mais son serviteur. 
 
La foi permet d’atteindre la vérité 
 
 Mais, paradoxalement cette faiblesse fait des personnages filmés par le cinéaste des « vainqueurs de 
cette vie ». En effet le monologue du Stalker, à la fin du film, fait l’éloge de la faiblesse de l’homme et érige la 
notion de la foi comme seule vraie valeur et comme espoir. Car,  la force de l’homme faible, c’est la conviction 
spirituelle, la foi, permettant aux personnages d’atteindre la vérité. Le cinéaste assigne à ses personnages le rôle 
de révélateurs de la vérité, de « prophètes », de « iourodivi » (en russe). Domenico dans Nostalghia est bien un 
prophète incompris, son acte en apparence dément, de séquestration de sa famille pour sa protection, lui vaut 
l’incompréhension et de là, les moqueries de ses congénères. Cependant, par son sacrifice public – à la fois 
grand et risible - il transmet sa prophétie à Gortchakov, qui a plus de chances de la mener à bien. L’enfant, lui, 
est davantage un martyr-prophète car il porte les stigmates de nos sociétés. La fille du stalker ne peut pas 
marcher, Ivan est un monstre de guerre, le garçon du Sacrifice ne peut pas parler. Ces stigmates révèlent en fait 
également un message spirituel fort. Ainsi, la phrase prononcé par le petit-garçon dans le plan final du Sacrifice, 

« Au commencement était le verbe », devient une phrase à la résonance trouble dans sa gorge à peine guérie, 
comme si ce verbe inaugural ne pouvait être que parole intérieure, parole retenue par le sens, réponse 
enfantine aux adultes bavards qui n’ont pas compris la décadence du monde perdu par ses communications 
infinies. 
 
 
 

Nostalghia, (1h38-1h40'30) 
 
Domenico est à Rome, où il harangue les foules depuis trois jours. Perché sur une statue équestre de Marc 

Aurèle, il lance ses diatribes contre le monde moderne et son absurdité, devant une foule de badauds 

indifférents. A la fin de son discours, Domenico s’immole lui-même, en désespoir de cause, sur la 9ème 

symphonie de Beethoven. Et pourtant, durant cet acte censé être sublime, la musique cesse et laisse entendre 

les cris d’un homme calciné. Cela révèle la grandeur du sacrifice de Domenico, qui ne se fait pas sans douleur 
et sans choquer : « La foi commence où finit la raison » (Kierkegaard). Il apparaît à travers cet acte extrême 

être clairement en décalage avec ses pairs : fou, incompris, voire faible. Mais pourtant, comme tant d'autres 

personnages tarkovskiens, il incarne la foi. Cette figure est ainsi à rapprocher du Fol-en-Christ, le « Iourodivi » 

Russe. 
 

 



G… Genre 

 
Si le nom d’Andreï Tarkovski évoque généralement le cinéma d’auteur, du fait de son style 
bien particulier, il ne faut pas oublier que le cinéaste a réalisé des longs-métrages qui 
pourraient être catégorisés parmi les films de genre. En effet, il en imite les codes dans 
plusieurs de ses œuvres ; mais pour autant, il ne se contente pas d’en reprendre 
paresseusement les poncifs. 
 

 
 
 
 

 
La reprise des codes des films de genre 
 
 Certains films de Tarkovski se présentent clairement comme des films de genre. C’est particulièrement 
le cas pour Stalker, Solaris et L’enfance d’Ivan. Ce dernier est un film de guerre : il évoque la violence, le 
traumatisme et la destruction de l’enfance et de l’innocence par l’horreur que l’Homme fait subir à l’Homme. 
On y voit camp militaire, mission en territoire ennemi et ville détruite par les conflits, autant d’éléments 
associés aux films de guerre. Solaris apparaît comme une oeuvre de science-fiction. Adapté du roman de 
science-fiction du même nom écrit par Stanislas Lem, il se veut le pendant soviétique de 2001 : A Space 

Odyssey (Stanley Kubrick, 1968). Pour représenter cet univers de science-fiction, Tarkovski choisit d’employer 
nombre d’éléments communs à la plupart des films du même genre : on y trouve des vaisseaux spatiaux, des 
voyages dans l’espace, une planète mystérieuse qui dépasse la compréhension des humains… La scène 
d’apesanteur est aussi un indice clair de l’affiliation du film au genre de la science-fiction. Enfin, Stalker s’inscrit 
dans la lignée des films de science-fiction dystopiques. La Zone est présentée comme le résultat d’une visite 
extraterrestre, mais le film suggère aussi qu’elle pourrait être le résultat d’un accident nucléaire. À ce titre, le 
film a aussi une dimension écologique : les gigantesques usines crachant de la fumée, la pollution qui s’introduit 
jusque dans la nature pourtant plutôt préservée de la Zone, la destruction que l’Homme entraîne sur son 
passage sont autant d’avertissements aux contemporains de Tarkovski, ici distillés dans un univers représentant 
ce que pourrait être le futur. 
 
Une réinvention de ces codes ? 
 
 Tarkovski ne suit pas les codes des films de genre à la lettre. Il prend soin d’innover, de proposer 
quelque chose qui ne se limite pas aux représentations presque “stéréotypées” que l’on peut en attendre. 
L’enfance d’Ivan fait preuve d’une grande économie de moyens (et pour cause : une partie du budget avait déjà 
été dépensée lorsque le projet a été confié à Tarkovski car les autorités soviétiques étaient insatisfaites du 
travail du premier réalisateur). Il y a donc très peu d’acteurs, pas de grands mouvements militaires ni de 
combats impressionnants. De nombreuses scènes se déroulent dans le camp militaire, et on voit rarement les 
ennemis des Soviétiques et leur territoire. La guerre passe par des héros individuels, que l’on suit dans la boue 

Solaris, 1971 

Stalker, 1979 



et les eaux des marais. Si Solaris est peut-être celui de ses longs-métrages qui emprunte le plus aux films de 
genre, il s’écarte lui aussi, dans une certaine mesure, de leurs codes. Le vaisseau s’éloigne assez vite des 
attendus de la science-fiction. On y trouve relativement peu d’éléments évoquant le futur ou les technologies 
avancées : si certaines pièces ont un aspect vaguement futuriste (comme le couloir que Kelvin traverse en 
arrivant, aux parois métalliques et parcouru de fils électriques), les personnages passent une grande partie de 
leur temps dans des décors dont l’aménagement rappelle davantage les intérieurs d’un appartement bourgeois. 
Nous pouvons notamment penser à la pièce aux murs de bois, remplie de livres et d’oeuvres d’art venus de la 
Terre, où ils se retrouvent pour manger vers la fin du film. La Terre, justement, occupe une place 
particulièrement importante dans ce film, pourtant consacré à une autre planète. En effet, le film y commence 
et s’y termine, et la caméra de Tarkovski s’attarde longuement sur la nature. Enfin, si Stalker est placé dans le 
cadre d’une oeuvre de science-fiction par son carton liminaire (“Qu’est-ce que c’était ? La chute d’une 
météorite ? La visite d’habitants de l’abîme cosmique ?”), le film lui-même n’en montre pas vraiment les 
attendus. Ainsi, on n’y trouve ni extraterrestre, ni technologie avancée ; c’est une nature réaliste qui envahit 
l’écran. Si la menace venue de l’espace semble planer sur la Zone, elle demeure parfaitement invisible, si bien 
que l’on peut aller jusqu’à remettre en doute sa présence. Tout cela se traduit par la rareté des effets spéciaux 
(en effet, le film en semble dépourvu, sauf dans la scène finale, lorsque Ouistiti, la fille du Stalker, parvient à 
déplacer un verre d’eau par la pensée). L’image n’est pas vouée à impressionner ou à évoquer une présence 
extraterrestre par elle-même, tout cela se ressent surtout dans la tension des plans qui composent le film (par 
exemple, la scène du tunnel prend une dimension inquiétante qui laisse imaginer un danger potentiel grâce au 
lent travelling et à l’usage du son). 
 
Un dépassement des genres pour servir propos et esthétique 
 
 Si Tarkovski reprend certains codes des films de genre mais ne s’en contente pas, c’est pour plusieurs 
raisons. Tout d’abord, c’est une stratégie qui lui permet d’échapper (un peu) à la censure. L’enfance d’Ivan plaît 
aux autorités, car Ivan peut apparaître, dans ce contexte de guerre, comme un héros sacrifiant sa vie pour la 
paix de l’URSS. Solaris est son film le mieux distribué : “C’est mon seul film [...] qui ait bénéficié d’une 
distribution correcte en URSS », écrit Tarkovski. Cependant, il ne faut pas occulter la censure dont il a malgré 
tout fait l’objet : le Goskino oppose à Tarkovski une longue liste de critiques. Enfin, Stalker a une importante 
dimension spiritualiste : on peut imaginer que le film aurait subi davantage de censure sans le contexte de 
science-fiction dans lequel il s’inscrit (la présence invisible qui règne sur la Zone peut être justifiée comme 
émanant des extraterrestres, bien qu’elle renvoie aussi clairement au divin). Le film de genre est donc avant 
tout un cadre, dans lequel Tarkovski peut développer des thématiques et une esthétique qui lui sont propres. 
Stalker prend racine dans un cadre de science-fiction dystopique pour mieux évoquer des problématiques 
humaines liées aux questionnements métaphysiques et religieux, ce qui transparaît dans la longue discussion 
que partagent l’écrivain, le scientifique et le Stalker devant la Chambre, confrontant leurs trois points de vue sur 
l’existence. Par ailleurs, ce film peut être perçu comme “un film d’action au ralenti” (en effet, Tarkovski est 
adepte des plans très longs et des travellings lents). Solaris, planète éloignée, est un prétexte pour évoquer la 
nostalgie : c’est la nature terrestre qui ouvre et ferme le film. Si Tarkovski s'essaie donc à différents genres, il ne 
se contente jamais de leurs clichés et lieux communs. Il les renouvelle à sa guise, pour servir son propos et son 
esthétique. Pour paraphraser Le Temps Scellé, nous pouvons donc dire que Tarkovski n’est, malgré ses emprunts, 
d’aucun genre particulier, mais plutôt “un genre en lui-même.” 
 
 

Stalker, (2h30’49’’ - 2h34’49’’) 
 
Dans la scène finale du film, nous pouvons observer comment Tarkovski mêle son propre style, bien 

particulier, aux éléments récurrents des films de science-fiction. La petite Ouistiti, fille du Stalker, semble 

déplacer des verres à la seule force de son esprit. Ce pouvoir renvoie aux phénomènes surnaturels liés à la 

Zone, et donc à l’intervention extraterrestre. Cependant, Tarkovski y instille sa vision des choses. Les couleurs 
sont ternes, dans les bruns, les bleus et les verts ; la fenêtre en arrière-plan forme un surcadrage qui dévoile 

les formes fantomatiques de la ville grise ; surtout, le plan est très long (il dure quatre minutes, sans 

interruption) et les mouvements de caméra, des mouvements rectilignes qui s’éloignent puis se rapprochent 

de la fillette, sont très lents, presque imperceptibles. Tout cela est emblématique du style de Tarkovski. Cela 

souligne ainsi sa capacité à s’approprier les codes des films de genre tout en les pliant à sa propre esthétique. 
 



 



H... Haïku 
 
Un haïku est une forme poétique codifiée très particulière, caractérisée par sa brièveté. 
Elle est issue de la poésie japonaise dont le grand initiateur est Bashô. Les haïkus sont en 
général traduits en un tercet comportant 5, 7, et 5 syllabes. Ils célèbrent l’évanescence des 
choses. Andreï Tarkovski se réfère à cette poésie dont il admire la pureté de la forme dans 
Le Temps scellé. Il ne faut qu’un pas de plus pour établir une filiation entre la poésie du 
haïku et le cinéma d’Andreï Tarkovski. Mais, si le cinéma de Tarkovski a souvent été qualifié 
de poétique, que faut-il exactement entendre par là ? 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Le digne descendant d’ Arseni Tarkovski 

 
Andreï Tarkovski est le fils du poète russe Arseni Tarkovski. La poésie du père imprègne l’œuvre du fils. 

D’ailleurs, le hasard veut que la carrière poétique du père débute en même temps que la carrière 
cinématographique du fils : en 1962 paraît le premier recueil poétique d’Arseni Tarkovski, Avant la neige ; la 
même année sort en salles L’Enfance d’Ivan. Une collaboration artistique s’engage entre le père et le fils. Déjà 
on peut noter une similitude dans les thématiques abordées : le père et le fils vouent une adoration mystique 
pour la nature.  L'élément favori du poète est l'eau sous toutes ses manifestations physiques, ruisseaux et lacs 
(« l’eau claire et fraîche »), ou la pluie des « jours gris et tristes » qui tambourine sur la toiture ou dont les 
gouttes « ruissellent comme des larmes sur le visage » de l'aimée ; puis l'élément chtonien, la terre, à laquelle le 
poète se sent profondément attaché : les forêts de hêtres en Russie, plutôt sous la pluie, lorsque « les gouttes 
s'écoulent sur les branchages transis ». On retrouve les poèmes d’Arseni Tarkovski dans Le Miroir, Stalker et 
Nostalghia. Ceux-ci sont lus par Arseni Tarkovski lui-même. 
 
 
Un cinéma poétique ? : La rupture avec Eisenstein 
 

Pourtant, dans Le Temps scellé, Andreï Tarkovski n’a de cesse de récuser le terme de « cinéma poétique ». 
Selon lui, le cinéma poétique « appelle le symbole, l’allégorie et d’autres figures qui n’ont rien à voir avec la 
richesse d’images propre au cinéma. » En cela, Tarkovski entend rompre avec l’esthétique d’Eisenstein, lui-aussi 
grand admirateur des haïkus. Ils ne partagent néanmoins pas la même conception du haïku. Eisenstein y voit un 

Le Miroir, 1975 Le Sacrifice, 1986 



exemple pour illustrer comment trois éléments distincts, montés ensemble, peuvent produire une qualité d’un 
autre ordre. Le haïku reflète alors sa propre théorie du montage. Tarkovski, pour sa part, s’intéresse plutôt à la 
précision, la pureté et le soin porté à l’unité dans l’observation. Pour Tarkovski, l’exemple de cette poésie est 
proche de l’essence du cinéma : « le film naît de l’observation directe de la vie, ce qui est la clef de la poésie 
filmique, l’image cinématographique étant par nature l’observation de phénomènes se déroulant dans le 
temps. » Tarkovski critique Ivan le Terrible car le film est constitué comme une sorte « d’immense 
hiéroglyphe » : le film cesse d’être pour Tarkovski une œuvre cinématographique d’un point de vue théorique. 
« L’image est cinématographique si elle vit dans le temps et si le temps vit en elle, dès le premier plan tourné ». 
Au contraire, le « cinéma poétique » contredit l’écoulement du temps au sein du plan, il implique « une rupture 
avec le fait et le réalisme temporels, remplacés alors par du maniérisme ou de l’affectation. » Le nombre de 
plans dans un film de Tarkovski et celui dans un film d’Eisenstein illustrent parfaitement cette opposition entre 
les deux cinéastes. Stalker est composé de 142 plans, là où on en compte 3225 dans Octobre. Pour Antoine de 
Baecque, Tarkovski et Eisenstein sculptent tous les deux le temps : l’un avec de larges ciseaux, qui travaille et 
modèle les blocs étirés ; l’autre, au burin, découpe ses fragments. 
 
Logique de l’observation et des sensations 

 
La poésie chez Tarkovski, c’est celle du temps qui s’écoule au sein du plan. A plusieurs reprises, sont donnés 

à voir au spectateur des objets conservés dans l’eau, que ce soit dans Stalker ou dans Nostalghia. Ces objets-là 
témoignent comme d’une civilisation passée : ils cristallisent la logique de l’observation. Mais être au plus près 
des sensations a pour conséquence un montage particulier, caractérisé par des motifs poétiques. La répétition 
est par exemple un motif essentiel dans les œuvres de Tarkovski et construit un pont entre celles-ci. C’est par 
exemple le cas de la cruche de lait qui se brise dans Le Sacrifice, lait qu’on avait déjà dans Andreï Roublev ou 
dans Stalker. On ne saurait réduire le lait à une signification particulière : il y a une pluralité d’interprétations 
diverses. Tarkovski refuse d’imposer un sens à une image : « c’est ainsi qu’elle (l’image) nous ouvre la possibilité 
d’une relation avec l’infini, qui est la vraie fonction de l’image artistique, dans son sens le plus élevé ». 
 
 
 

 Le Miroir (1h36’07 – 1h36’42) 
 
A la mort du narrateur, celui-ci lâche un oiseau vers une lumière. L’oiseau ne doit pas être vu simplement 
comme un symbole. Bien sûr, on peut penser à l’ascension de l’âme vers le ciel – l’oiseau est à ce titre 
comparable au Saint-Esprit, ou à un ange ; et il est question d’anges dans un autre film, Nostalghia. Mais 
l’oiseau révèle aussi la conception du montage de Tarkovski : il sert, selon Antoine de Baecque de « passage de 
témoin esthétique et mental entre le corps du malade et sa mémoire ». Cet oiseau parcourt le Miroir et fonde 
comme un lien poétique dans le film. On le retrouve notamment dans une séquence où le père du narrateur se 
souvient d’un petit garçon roux qui préparait avec lui la guerre. Antoine de Baecque écrit : « Tarkovski fonde la 
structure sur ce croisement incertain du montage et de la mémoire : c’est un récit de la mémoire où les êtres et 
les choses se démultiplient pour donner naissance à la poétique des sens en éveil. Le montage échappe à 
l’intellect pour se réfugier dans la douceur et la douleur des sens. » 
 
 
 



I… Icône 
 

« Pour exprimer la vie, l’artiste se sert de l’inanimé et pour dire l’infini, il emploie le fini. De 
la substitution… l’infini ne peut être matérialisé mais on peut en créer son illusion, une 
image. », Le Temps scellé. 

 

 

 
 
Un art de l'icône   
 
 Pour Tarkovski, l’artiste doit effacer son moi : on note ainsi un lien évident entre le peintre d’icône et le 
cinéaste. Il a choisi le personnage d’Andreï Roublev précisément parce que c’est un artiste russe, religieux, et 
parce que l’art de l’icône se rapproche de l’artisanat. Une fois terminé, le tableau est la présence divine elle-
même. C’est dans la conformité au modèle que l’on peut le plus s’approcher de la perfection. 
 
 Tarkovski témoigne ainsi en faveur de la primauté du spirituel. Il insère sa vision du monde dans des 
structures esthétiques qui lui confèrent toute sa puissance de suggestion. L'écriture de l'auteur repose en 
grande partie sur l'alliance de la peinture et du cinéma, à travers la reproduction de tableaux de maître, mais 
aussi la transposition de toiles célèbres (par exemple, le paysage de neige du Miroir rappelant Les Chasseurs 

dans la neige, de Bruegel). Ou bien des « natures mortes » en mouvement : le lait mélangé à l'eau et à la boue 
du fleuve (Andreï Roublev), l’averse sur la tasse de thé posée sur la table de jardin (Solaris). Il y a une récurrence 
de motifs visuels qui renvoient à une esthétique de l'Incarnation : l'eau, le vent, le feu (en particulier dans Le 

Miroir et Le Sacrifice). 
 
 Ce sont des plans qui n’ont aucune fonction narrative, ils ont seulement pour fonction d’être là.  
Tarkovski donne à voir des objets en très gros plan, qui composent une image, et relèvent d’une dimension 
picturale.  Analysant les cadrages et la composition des plans, Michel Chion (Cahiers du cinéma, 1984) décrypte 
dans les films de l'auteur un « espace pictural » : avec l'écran large du cinéma et l’utilisation du travelling, les 
trois dimensions de l'image sont, en quelque sorte, « écrasées et exprimées dans une surface à deux dimensions 

», cet écrasement étant lui-même pris en considération « sur une surface de la représentation en perspective ». 
 
 Par sa beauté, l'image exerce chez Tarkovski un pouvoir de fascination. Par sa poésie et son mystère, 
elle renvoie, tel le haïku japonais, à un autre sens à découvrir, nous suggérant la présence d'une transcendance. 
L'art de Tarkovski est un art de l'icône, comme en témoignent la fin de Stalker, ou Nostalghia, qui nous donne 
littéralement à contempler un spirituel incarné : au-delà de la mort, Gortchakov, demeure en vie, assis sur le sol 
près de son chien-loup et devant son isba, elle-même à l'abri dans le chœur d'une cathédrale gothique. Tel un 
écho, le vers d'Arseni Tarkovski cité dans Le Miroir y répond : « Je suis un de ceux qui tirent les filets de 
l'immortalité. » 
 

Andrei Roublev, 1969 



L’art comme prière 
 
 Andreï Roublev, moine peintre d’icône qui exerce son art d’une église à une autre pour le compte des 
princes, subit une violente crise spirituelle lorsqu’il est véritablement confronté à la cruauté des hommes. 
Comment continuer à faire croire qu’il existe un au-delà paradisiaque face à un monde si cruel ? 
 
 Lorsque Tarkovski décide de faire ce film sur la Russie ancienne et les icônes, il n’existe que très peu 
d’informations sur la vie du moine. Les grands épisodes du film ont été inventés, et le créateur renonçant à 
créer, accablé par le mal, est une idée de Tarkovski.  La question qu’il pose est : quelle légitimité de l’art dans un 
monde ravagé par le mal ? Pourquoi créer de la beauté ?  L’art a priori ne peut changer ni les hommes, ni le 
monde : la beauté ne rend pas meilleur et l’art reste souvent incommunicable. Lorsque Roublev s’adresse à 
Théophane, qui est mort, il lui dit : “On tue, on viole, on pille les églises. La moitié de ma vie j’ai vécu en aveugle. 
Nuit et jour j’ai travaillé pour les hommes. Mais ce ne sont pas des hommes.” 
Mais dans une interview pour Les Matins de France Culture, en 1985, Tarkovski revient sur Andrei Roublev en 
disant : “Plus il y a de mal dans le monde, plus il y a de raison de faire des œuvres d’art. C’est plus difficile, mais 
c’est plus nécessaire. Aussi longtemps que l’homme existera, il aura une tendance instinctive vers la création. 
Aussi longtemps que l’homme se sentira homme, il essaiera de créer quelque chose. C’est en cela qu’il a un lien 
avec son Créateur.” 
 
 Dans Andreï Roublev, l’art s’impose comme une prière. Tarkovski dit encore : “A travers l’art, l’homme 
exprime son espoir, et le reste n’a aucune importance. Ce qui n’a pas de fondement spirituel n’a aucun rapport à 
l’art ». L’art est en fait le sentiment que l’homme met dans sa prière. C’est pourquoi l’icône est la référence 
centrale du cinéma de Tarkovski. C’est à la fois un art du temps et de l’espace. L’art a chez lui une fonction 
d’éveil de l’âme. Il doit rendre visible l’invisible, et fait donc fonction d’icône. D’où les mots de Tarkovski : “Je 
suis un homme à qui Dieu a donné la possibilité d’être poète, c’est à dire de prier d’une manière différente.”   
 
 
 

 Andreï Roublev (2h 46’’25-2h 54’32’’) 
 
Tarkovski dit de Roublev « Il a supporté ce qu’il a vécu pour que cela s’exprime par certaines couleurs… » La 

couleur en effet n’est pas anodine dans cette séquence finale : le passage du Noir et Blanc à la couleur se 

produit après l’aveu de Boris, le jeune fondeur, à Roublev. Il lui révèle, en larmes, que son père ne lui a jamais 
transmis le secret de fabrication des cloches, et Roublev lui propose alors de partir avec lui, et de continuer à 

fondre des cloches pendant qu’il peindra des icônes. Le surgissement de la couleur correspond à la décision de 
Roublev de peindre malgré la cruauté et la violence, à sa réconciliation avec les hommes, et, d’une certaine 
manière, la couleur rappelle que l’art est une transfiguration du monde et des choses.  La musique, composée 
par Viatcheslav Ovtchinnikov pour le film, s’apparente à une musique vocale religieuse, qui semble résonner 
longuement. Elle accompagne le mouvement intérieur de la caméra, qui parcourt des icônes diverses (parmi 

lesquelles La Transfiguration, Le Sauveur de Zvenigorod et bien sû l'Icône de la Trinité). La « Trinité » de 

Roublev n’illustre rien, n’expose pas de futur (comme on le lui demandait pour le Jugement Dernier) : il s’agit 

d’une expérience immédiate, à la manière d’une illumination ou d’une épiphanie. Phénomène à la fois concret 
et magique, qui tient du miracle, l’épiphanie est littéralement un « dévoilement ». Dévoilement qui trouve son 

paroxysme lorsque la musique s’interrompt, remplacée par l’éclat du tonnerre et l’averse qui tombe 
doucement. Cette pluie accompagne les moments de grâce, formant un rideau opaque et mystérieux, derrière 

lequel on distingue un tableau paisible : une prairie, quatre chevaux (presque trois tant ils sont rapprochés, ce 

que Jean Delmas rapproche de la Trinité des Anges). Les chevaux, hérités de Dovjenko, incarnent la présence 

divine à eux seuls. Une image qui n’est plus simple représentation mais Présence, Icône. 
 

 



J... Je 
 
"Celui qui trahit une seule fois ses principes perd la pureté de sa relation avec la vie. 
Tricher avec soi-même, c'est renoncer à tout, à son film, à sa vie." 
 
"L'art contemporain a fait fausse route quand il a remplacé la quête du sens de la vie par 
l'affirmation de l'individualité pour elle-même. L'individualité ne s'affirme pas par la 
création artistique... L'artiste est un serviteur éternellement redevable du don qu'il a reçu 
comme par miracle." 

 
  

 
 Voici deux citations d'Andreï Tarkovski qui peuvent donner une première idée de sa conception de l'art 
cinématographique comme une représentation du "je" de l'auteur. Réalisateur sans concessions, il n’a jamais 
rien fait qui ne soit pas en accord avec ses idées. Ses films ont des traits particulièrement autobiographiques, ils 
parlent de lui et de sa quête morale, de ses racines russes mais aussi de sa manière d’être au monde. Rares sont 
les éléments qui semblent anodins ou anecdotiques, bien qu'il ne veuille pas imposer son individualité et trop 
se mettre en avant dans son œuvre. Il cherche plutôt à partager ses expériences et à les rendre universelles 
pour les spectateurs. Assez vite, l’histoire de ses créations se confond avec l’histoire de sa vie... 
 

Auto-citation, mise en abîme du discours 
 
 Tarkovski réalise ses films en lien avec sa propre vie, mais toujours de façon diffuse et poétique, à la 
manière des reflets changeants d’un miroir. On peut par exemple apercevoir rapidement l'affiche de son propre 
film Andreï Roublev dans Le Miroir, entendre les poésies de son père Arseni Tarkovski lues par celui-ci dans Le 

Miroir également, ou encore entendre la traductrice italienne de Nostalghia les évoquer dans le couloir sombre 
de l’hôtel. La mise en place du "je" narratif est d'une certaine façon un véritable jeu pour le réalisateur russe, 
néanmoins son but n'est pas d'exposer sa personnalité ou sa vie à l'écran mais de créer un réseau de 
significations libres à l'interprétation de chacun. 
 
 Être vrai et retranscrire fidèlement à l'écran des émotions véritables, voilà où se place Tarkovski dans 
l’espace du "je" narratif et autobiographique. Un exemple de son implication personnelle est le film Andreï 

Roublev qui devait au départ s'appeler "la passion selon Andreï". Il ne fait aucun doute que Tarkovski a voulu 
peindre une fresque historique du célèbre peintre d'icônes tout en y mêlant son discours et ses réflexions, ses 
doutes sur l'art en général, et plus encore sur l'art comme sacrifice et chemin de croix… La phrase de Kiril 
« Refuser l’étincelle divine est un péché terrible » fait écho à la pensée de Tarkovski sur l'art, et les cas de 
conscience de Roublev sont les cas de conscience de Tarkovski. C'est en réalité l'artiste comme théoricien qui 
s'exprime à travers Andreï Roublev, il prête sa voix au réalisateur. Cependant, la narration dans les films 
tarkovskiens est souvent impersonnelle, c'est-à-dire qu'on suit généralement un personnage principal ou bien la 

Le Miroir, 1975 Andreï Roublev, 1966 



narration peut aussi être plurielle comme dans Andreï Roublev qui présente plusieurs tableaux historiques avec 
différents protagonistes (Roublev, le fondeur de cloche, l'invasion tatare avec les deux princes)... Mais ce ne 
sont pas les personnages qui racontent leur histoire à la première personne, la narration se fait avec une 
certaine distance. On peut alors avoir l'impression d'un réseau, d'un tissu de narration avec des images 
obsédantes et des motifs mais qui ne constituent pas un enchaînement linéaire et logique en soi. 
 
 Antoine de Baecque présente Tarkovski comme un démiurge, c'est-à-dire qu'il a la volonté de se faire 
passeur d'idées, de sentiments et de beauté. Il nous fait accéder à son univers, à l'instar du Stalker qui guide les 
hommes dans la Zone ; il nous guide dans sa passion presque christique d'artiste.  Dans L'enfance d'Ivan, ce 
sont aussi ses souvenirs d'enfance qu'il essaye de retranscrire. Il dira dans Le temps scellé qu'il a voulu montrer 
l'enfance d'Ivan comme une véritable découverte du monde, comme lui a pu la vivre enfant. Ce paradis de 
l'enfance avec des envolées dans les airs, des courses dans l'herbe et une lumière claire et pure qui vient du ciel, 
est opposé à la violence d'une guerre sombre et boueuse et à la violence de la perte d'un parent aimé. 
 
 
Une forme d’autobiographie originale 
 
 Le "je" narratif peut aller jusqu'à une forme autobiographique avec Le Miroir. Tarkovski voulait au 
départ inclure dans le film des images de sa mère qu'il aurait interviewée. Nous aurions alors entendu les 
souvenirs de sa mère relatant l'enfance de Tarkovski... Mais cette idée n'a pas vu le jour et le projet est passé 
sous de diverses formes pour atteindre le résultat final tel que nous le connaissons : un homme est alité car 
malade et se remémore les souvenirs de son enfance. Ces souvenirs prennent une forme très poétique, et 
passent dans des couleurs pastel ou bien en sépia, accompagnés des poèmes lus par son père, Arseni Tarkovski. 
Ce film est donc beaucoup plus personnel que les autres : il présente les souvenirs d'enfance du réalisateur tout 
en les extrapolant, et tout cela avec une narration décousue propre aux mouvements de la mémoire du 
narrateur. 
   
 Tarkovski ne triche pas avec lui-même, il essaye de retranscrire à l'écran ses émotions véritables. Il ne 
se met pas souvent en scène en tant que personne ou personnalité, mais il intègre ses propres réflexions dans 
les discours de ses acteurs et actrices, et il s’inspire de ses souvenirs d'enfance ou de sa mère pour toucher le 
public. Ces souvenirs ont une portée universelle et les spectateurs du Miroir l'ont souvent bien perçue (on peut 
lire les lettres d'admiration au début du Temps scellé). Ce n'est donc pas un ensemble de films véritablement 
autobiographiques, ou du moins, ils n'en suivent pas les codes traditionnels. Pour Tarkovski, faire des films est 
un don qu'il a reçu et il ne peut faire autrement que de le partager. Il s'investit pleinement dans ses œuvres et 
c'est pourquoi il laisse toujours une part de lui-même s'y exprimer. Tarkovski nous montre son acte de foi envers 
le monde, une représentation de son intériorité subtilement mêlée à d'autres images poétiques, et il livre ainsi 
un message très personnel, comme une prière ou un haïku. 
 
 

Le Miroir,( 5’ 35’’-8’ 18’’) 
 

Le film commence avec la musique du générique d'ouverture: c’est une musique classique, de J-S. Bach qui fait 

penser à une musique religieuse et peut-être jouée dans une église… Le film commence avec une image de la 

mère de dos, assisse sur une barrière et entourée de verdure. Elle regarde la campagne devant elle et on 

s’approche d’elle progressivement (travelling avant). La musique diminue pour laisser entendre le sifflement 
d'un train. Ce bruit, ainsi que les explications de la voix off, nous font comprendre que le père de famille est 

parti à la guerre et que sa femme attend un éventuel retour. Une silhouette masculine se dessine d’ailleurs à 
l’horizon, elle se dirige vers la datcha en bois que l’on aperçoit au travers des arbres, mais ce n’est finalement 
pas le père de famille attendu. Il faut noter que les parents d'Andreï Tarkovski ont divorcé quand il était tout 

jeune et que son père est parti alors qu'il était enfant. Cette scène est donc plus qu’un écho à sa propre 

situation. L’homme est un médecin qui passait par là, il discute avec la mère et semble la courtiser un peu. La 
mère se retourne et l’on aperçoit deux enfants bercés par un hamac qui se balance doucement, sûrement un 
autre souvenir d’enfance de Tarkovski, de lui et sa sœur, Marina. 
 

 



K... Kino 

 
Andreï Tarkovski aura connu toute sa vie le système communiste en Russie, puisqu’il naît 
en 1932, sous la dictature de Staline, et qu’il meurt en 1986, soit au tout début de la 
perestroïka, qui va entraîner à terme la chute du bloc soviétique. Très croyant et 
slavophile, persuadé de l’existence d’une Russie éternelle, il ne cessera ainsi d’être 
confronté à la censure et au poids de la bureaucratie soviétique, qui contrôle la production 
cinématographique d’une main de fer, ce qui lui donnera à l’étranger une image 
persistante de réalisateur dissident. Quelle est donc la véritable place de Tarkovski dans le 
spectre du cinéma soviétique ? 

 

 
 

 
 
Le système de production soviétique 
 
 La phrase canonique de Lénine, selon laquelle “le cinéma est pour nous le plus important de tous les 
arts”, montre à quel point le régime communiste prend au sérieux la production cinématographique. Dès la 
Révolution Russe, le cinéma est nationalisé, centralisé, et surtout planifié : ce qui signifie qu’il est considéré 
comme une industrie, au même titre que l’agriculture ou l’armement. En effet, le cinéma, art nouveau sans 
influence bourgeoise préalable, et art visuel et muet, est l’outil de propagande idéal pour une Union Soviétique 
dans laquelle la population est encore largement analphabète. La production cinématographique soviétique est 
donc verrouillée : la censure frappe les cinéastes qui n’appliquent pas la doctrine Jdanov du réalisme socialiste, 
sur la forme et sur le fond. La censure soviétique est d’ailleurs particulièrement insidieuse, puisqu’il n’y a pas 
de règles précisément établies (à l’inverse du Code Hays, par exemple) et que les films sont analysés au cas par 
cas : ainsi ce qui est acceptable peut dépendre en fonction de la période et des comités de censure. De plus, la 
démultiplication des étapes de la censure transforme le tournage d’un film en un véritable calvaire : scénario 
supervisé par des “rédacteurs”, version finale du film qui encourt le risque d’être refusée, montage lui aussi 
contrôlé…” 
 
 
Tarkovski et le système 
 
 Dans ce contexte, la carrière de Tarkovski est bien évidemment marquée par le poids de la censure. 
Tarkovski, dès L’enfance d’Ivan, est couronné du Lion d’or au festival de Venise, et rangé par les critiques 
occidentaux dans la case de la “nouvelle vague soviétique”, qui recouvre en réalité ce qui est appelé en URSS le 
“cinéma du dégel”, une libération des thèmes évoqués dans le cinéma soviétique à la suite de la mort de 
Staline, qui correspond à un relâchement de la censure. Mais dès son deuxième film, Andreï Roublev, Tarkovski 
doit batailler avec celle-ci, qui va classer tous ses films suivants dans des catégories inférieures de distribution, 
les catégories 2 ou 3, limitant le nombre de copies de ses films. Tarkovski, en effet, se place tout au long de son 

Solaris, 1971 Andreï Roublev, 1966 



œuvre en porte-à-faux avec la théorie du réalisme socialiste, limitant le montage et évoquant volontiers, en 
accord avec sa pensée slavophile, une Russie éternelle, à la fois païenne et dévote, qui correspond à la période 
pré-révolutionnaire, ce que les autorités ne supportent pas. De plus, Tarkovski ne cesse, en filigrane, de 
critiquer dans ses œuvres l’autorité, inflexible et dépassée dans Solaris, et le progrès scientifique si cher à 
l’Union Soviétique, qui est synonyme, dans Solaris ou Stalker, de désolation et de ruine de l’humanité. 
 
 
Et pourtant, il tourne ! 
 
 On peut ainsi se demander comment Tarkovski, si opposé au communisme, a pu réussir à passer, cinq 
fois avant son exil, à travers les mailles du filet tendu par la censure, lui qui écrit à la fin de sa vie “avoir réalisé 
tous les films [qu’il] voulait faire”. Tarkovski, in fine, apparaît comme un cas à part dans le système du cinéma 
soviétique. Il doit probablement sa carrière à une force de caractère unique, une persévérance qui le pousse à 
continuer à faire des films malgré tous les obstacles, quand d’autres réalisateurs confrontés à la même censure 
ont jeté l’éponge, et à ne jamais renier son oeuvre comme, poussé par le pouvoir, avait fini par le faire 
Eisenstein. De plus, son succès constant et jamais démenti à l’international, dès L’enfance d’Ivan jusqu’au 
Sacrifice, l’a probablement protégé, puisque le système communiste ne pouvait décemment pas s’en prendre à 
lui sans s’attirer inévitablement les foudres de la critique occidentale, comme ce fut le cas lors de 
l’emprisonnement de Paradjanov. Enfin, peut-être est-ce, comme l’écrit Barthélémy Amengual, parce que “la 
marginalité de Tarkovski (...) n’est pas si totale (comme semble l’être celle d’un Paradjanov)”. Finalement, 
malgré la tendance de Tarkovski, dans son Journal, à se placer comme martyr, poursuivant son chemin de croix 
tandis que le monde entier s’abat sur lui, on peut avancer que Tarkovski a souffert de la même censure que 
tous les autres artistes soviétiques, surtout lorsqu’on compare son destin à celui de son alter ego Paradjanov, 
qui fut lui plusieurs fois emprisonné pour son œuvre cinématographique. 
 
 
 

Le Miroir, (22’19’’ - 33’40’’) 
 
Maroussia, la mère du Miroir, inspirée par celle du cinéaste, doit se rendre de toute urgence dans l’imprimerie 
où elle travaille, car elle s’est aperçue qu’une coquille s’était glissée dans une épreuve, coquille qui pourrait 
avoir des conséquences fâcheuses puisqu’elle insulte involontairement le pouvoir. Le sentiment d’urgence 
prégnant dans cette scène, qui représente le pouvoir communiste comme une force diffuse mais terrifiante, 
montre le talent critique dont peut faire preuve Tarkovski dans ses films : on en vient même à se demander 
comment cette scène, loin d’être flatteuse envers le pouvoir, a pu passer l’obstacle de la censure. 
 

 
 
 



L… Lévita	on
 « Notre univers humain est construit et modelé selon les lois matérielles, car l’homme a

forgé sa société à l’image de la ma�ère inerte. Il s’est appliqué toutes les lois de la nature

inanimée, et c’est pour cela qu’il ne croit pas à l’Esprit, qu’il refuse Dieu, et qu’il ne se

nourrit que de pain. (…) Mais là, derrière l’inu�lité,  au-delà du pur empirisme, surgissent

parfois des miracles, comme ceux de la physique. » Le Temps Scellé

Le vol

L’idée de l’homme volant n’a pas cessé d’habiter les pensées de Tarkovski. Il en a d’ailleurs fait un

scénario (Ariel, vent clair) qui n’a jamais abou� à un !lm. Dans Andrei Roublev, la première scène du !lm donne

à voir un paysan tentant de s’envoler à l’aide d’un ballon rudimentaire, mais fonc�onnel.  Il  surplombe des

terres, un lac, un troupeau en criant « Je vole ! ». Si la caméra de Tarkovski est très souvent orientée vers le bas,

vers la terre, il s’agit là de l’une des rares séquences où la plongée exprime, non une forme de transcendance,

mais le regard d’un personnage, qui observe la terre depuis le ciel. Or, elle se termine par un cri, une chute

brutale et un plan sur le ballon dégon/é gisant dans l’eau suivi d’un cheval couché sur le dos. Dans Le Temps

Scellé, Tarkovski insiste sur la volonté qui était la sienne de montrer l’échec immédiat de ce vol : « Tout au plus

eut-il le temps de se voir tomber : une chute ina2endue et terrible. Tout le pathos du vol, tout son symbolisme,

étaient ainsi anéan�s. » L’impact renvoie à l’échec de toute tenta�ve d’éléva�on par des moyens matériels : si le

Andreï Roublev, 1966

L’enfance d’Ivan, 1962 Le Miroir, 1975



rêve de voler exprime l’aspira�on spirituelle,  l’âme est profondément ancrée dans la ma�ère et  l’éléva�on

spirituelle ne peut s’a2eindre par ce2e voie.

L’amour-lévita�on

Il  n’en reste pas moins que pour Tarkovski,  la lévita�on est un état de bonheur intense, exta�que,

synonyme de l’orgasme, comme en témoignent les couples en lévita�on dans  Le Sacri$ce ou dans  Solaris.

Tarkovski écrit à propos de Maria et Alexandre, dans  Le  Sacri$ce :  « Une nuit les amène à se découvrir l’un

l’autre, et Alexandre, bien entendu, ne peut plus vivre comme avant. A8ronté à  l’imminence de la catastrophe,

il perçoit l’amour de ce2e simple femme comme un don de Dieu, la jus�!ca�on de tout son des�n. Le miracle

auquel  il  lui  a  ainsi  été  donné  de  par�ciper  transforme  Alexandre. »  Le  réalisateur  en  suggère  plusieurs

interpréta�ons possibles : la lévita�on de Maria et Alexandre peut être surnaturelle, et contenir ainsi la clef du

!lm, d’autres pourront y voir le pur produit de l’imagina�on d’un fou, d’autres encore y verront la réponse de

Dieu à la prière que l’homme lui a adressé : le Salut passe par le fait de se retourner vers Dieu. Quoi qu’il en

soit, la lévita�on qui se produit avec l’amour correspond à une éléva�on spirituelle. En témoignent les mots de

Tarkovski :  « J’espérais  qu’Alexandre  allait  vraiment  être  sauvé  (…)  mais  il  se  serait  agi  également  d’une

renaissance spirituelle, incarnée dans l’image d’une femme. » La voca�on de l’homme réside dans la quête

spirituelle, et à ce �tre, la lévita�on s’impose comme le surgissement de la grâce divine au milieu du chaos et

de la catastrophe nucléaire.

La lévita�on apparaît également dans les rêves, qui expriment le tremblement du souvenir, l’expression

d’une mémoire qui ne correspond à un aucun vécu réel mais à un ressen� pur. Le corps de la mère, soustrait à

la gravité, qui s’élève au-dessus du lit s’accompagne de la phrase : « Ne sois pas étonné. Je t’aime. » Dans Solaris

également, lorsque la gravité disparaît du vaisseau, Kris et Hari /o2ent doucement dans l’air : lévita�on qui

s’explique scien�!quement, mais que l’on ne peut s’empêcher d’associer à leur amour puisque ce qui était un

échec sur Terre (où la gravité est bien présente) s’accomplit sur Solaris.

L’Enfance d’Ivan (37’)

Après un jeu de séduc'on dans un bois  de bouleaux,  où Kholine  impose sa domina'on,  Macha tente de

traverser une tranchée, le capitaine l’a,rape et la main'ent alors au-dessus du vide, comme inerte. La caméra

descend en travelling dans la tranchée et cadre  les deux personnages en contre plongée, créant ainsi une

impression de resserrement. Il s’agit là d’une scène très métaphorique : Macha, jeune $lle assez candide, qui

n’a rien à faire dans une zone de guerre, est suspendue au-dessus d’une tranchée comme en apesanteur. Il ne

s’agit  pas  d’une  lévita'on  à  proprement  parler  (il  n’y  a  pas  de  dimension  surnaturelle),  pourtant,  ce,e

suspension au-dessus du vide évoque la suspension du temps, et par là de l’Histoire qui s’accomplit. D’ailleurs,

à l’instant où elle est suspendue, des coups de feu et des 'rs se font entendre au milieu du silence. C’est une

image  qui  fait  symbole :  la  guerre  y  est  « déshistoricisée »,  traitée  de  manière  poé'que.  Métaphore  de

l’Histoire, métaphore de la vie humaine : le rapport au temps est accentué par la présence des arbres, qui

introduisent un écoulement interminable de la durée, un temps presque $gé. Lorsque Kholine repose Macha,

cet instant suspendu se termine, la caméra traverse elle aussi la tranchée, rappelant le passage du temps

historique. Il n’est pas anodin que Tarkovski ait choisi un baiser pour suspendre ce temps puisque, selon ses

mots, « nous sou=rons de l’impossibilité de connaître la vérité. Mais il n’est pas nécessaire de connaître. Il faut

aimer. Et croire. »



M… Musique 
 

 

  “Mon intime conviction est qu’un film n’a pas besoin de musique du tout.” 
         Le temps scellé, p.189 

 
Difficile de citer un film qui ne se serve absolument pas de musique, qu’elle soit extra ou 
intradiégétique. Tarkovski ne déroge pas à la règle, malgré cette citation qui peut sembler 
sans ambiguïté. Il est pourtant intéressant de constater une évolution dans la pratique du 
réalisateur russe d’utiliser la musique comme accompagnement sonore à ses films. 
 

 
 
 
 
Un refrain poétique 
  

 Même si Tarkovski a pu écrire que “La musique ne sert simplement qu’à sauver une scène bâclée.” (Le 
temps scellé), elle joue un rôle important dans ses premières réalisations. Il s’entoure ainsi de compositeurs 
récurrents, tels que Viatcheslav Ovtchinnikov pour ses trois premiers films, ou Edouard Artemiev pour Solaris, 

Le Miroir ou encore Stalker. De la même façon, des morceaux célèbres de musique classique, de Bach ou de 

Wagner, sont utilisés comme leitmotiv dans certaines œuvres, ayant par là même une importance dans 
l’intertextualité artistique chère au réalisateur. Par exemple, il utilise le Prélude choral en fa mineur de Bach 

dans Solaris. Cette utilisation musicale le mena à la qualifier dès lors de “refrain poétique” (ibid., p.187) 
 

 

Un facteur de spiritualité 
 
 Or, force est de constater que la musique est différemment traitée du début à la fin de sa filmographie, 

de l’Enfance d’Ivan au Sacrifice. S’il est vrai que la musique ponctue les scènes de son premier film, Tarkovski se 
détourne peu à peu de cet aspect traditionnel. Tout comme la fonction narrative évolue vers une forme 

spirituelle, la musique se détache peu à peu de la simple fonction de “ponctuation” vers celle de “symbiose”. 
Pour Tarkovski, la musique ne doit pas simplement s’additionner à l’image, mais se lier à elle.  Elle doit alors 
déformer la perception simplement visuelle du spectateur et l’orienter vers de nouvelles sensations. La musique 
devient pour lui une composante essentielle dans la création d’un univers plus spirituel. 
 

 

 

L’enfance d’Ivan, 1962 Andreï Roublev, 1966 



Vers un univers sonore 
  

 Cependant, Tarkovski déclara aussi qu’un « monde sonore minutieusement organisé est considéré 

musical dans son essence. Voilà ce qu’est la vraie musique au cinéma.” (Le temps scellé, p.190). Ainsi, le 

réalisateur russe se détourne peu à peu de la conception “classique” de la musique et cherche de nouveaux 

supports audios, tels que les bruits ou les sons. Il explique que pour lui, tous les sons de la vie ne peuvent être 

enregistrés sur une bande-son, et que le film fait nécessairement des choix. Il en vient à l’idée que détourner, 
voire modifier ces sons, apporterait à l’image une nouvelle dimension. Utiliser les bruits et non la musique 
viendrait à donner un sens supplémentaire. De cette nouvelle conception découle ainsi cette déclaration dont 

on peut comprendre désormais le sens : “mon intime conviction est qu’un film n’a pas besoin de musique du 
tout” (ibid., p.189). C’est pourquoi les éléments tels que la pluie, le vent dans les hautes herbes ou les pas des 
personnages se trouvent amplifiés. Grâce aux bruits intra et extradiégétiques, l’accent est mis sur des détails qui 
participent à la narration. 
 

L’évolution musicale de Tarkovski théorise ainsi une utilisation qui n’est pas seulement décorative de la 
musique, mais bien comme un support qu’il faut traiter avec la même importance que le support visuel. Selon 

lui, si un réalisateur réussit à créer une symbiose entre ces deux supports, alors seulement il touchera aux “sons 
de la vie intérieure d’un homme”. (ibid., p.192) 

 

 

 

Stalker, (1h31’) 

Alors que le Professeur avance dans le tunnel, des bruits de verre brisé et de flaques d’eau sont perçus. Ils 
paraissent à première vue intradiégétiques d’après l’aspect du tunnel et les pas du Professeur qui marche en 
même temps. Or, les bruits sont amplifiés et sont entendus de manière beaucoup plus accrus que l’aspect du 
tunnel et la distance où se trouve le professeur le laisse suggérer. En effet, alors que le professeur s’éloigne, la 
caméra reste d’abord immobile en un plan fixe, le son restant au même volume. Le travelling avant silencieux 
de la caméra offre alors un contraste saisissant avec l’avancée bruyante du Stalker et du Scientifique. De plus, 
les sons entendus ne paraissent pas naturels mais distordus, travaillés. Comme le voulait Tarkovski, le travail 
du son dans cette scène du tunnel apporte à l’aspect visuel une nouvelle dimension. Le spectateur ressent 
l’étrangeté du lieu, sans pourtant rien voir qui sorte du commun, à part un tunnel sale et boueux. 

 

 

 

 



N... Nostalgie 
 
Dans Nostalghia, le personnage principal, Eugenia lit la lettre de Pavel Sosnovski à haute 
voix : « (...) J'ai compris que ce n'était pas un rêve mais ma réalité. L'idée de ne pas 
retourner en Russie me tue comme l'idée de ne plus pouvoir revoir mon pays, les bouleaux, 
l'air de mon enfance ». 

 
 
 
La nostalgie, qu’on peut définir comme une forme de regret mélancolique d'une chose, d'un état, d'une 
existence que l'on a eu(e) ou connu(e); désir d'un retour dans le passé, est un sentiment omniprésent chez 
Tarkovski. 
 

Une nostalgie individuelle, personnelle 
 
 La création a pour source ce qui entoure l'artiste, sa réalité. La perception subjective de la réalité est le 
matériau de base de l’ensemble des films de Tarkovski. Le spectateur perçoit le monde à travers un filtre, celui 
des sentiments, des émotions, de l'expérience du cinéaste. La nostalgie est alors un sentiment qui domine 
l’œuvre. Celle-ci, comme celle de Dovjenko, chante l’amour passionné de son pays. L’attachement au pays natal 
est largement visible: la Russie, ses paysages, ses habitants et son héritage notamment artistique sont les 
premiers éléments sur lesquels l’objectif de la caméra se focalise.  Dans Nostalghia, le tournage ainsi que 
l’intrigue se déroulent en Italie. Et pourtant, la Russie est omniprésente. Au niveau narratif : l’intrigue met en 
scène Gortchakov, un poète qui suit les traces du poète Pavel Sosnovski, ayant vécu dans la région au XVIIIème 
siècle mais qui préféra retourner en Russie, pris d’une nostalgie profonde, pour mettre fin à ses jours. Ici, c'est 
Tarkovski lui-même qui se représente de manière assez explicite à travers le personnage principal, qui s’appelle 
d'ailleurs Andreï, un homme frappé de nostalgie, assailli de souvenirs de son épouse et de son fils restés en 
Russie, dans sa terre natale. Et finalement, ces différentes strates traduisent un sentiment personnel, le sien. 
Dans un entretien réalisé à Stockholm, il déclare, à propos de Nostalghia, que « les paroles du poète sont aussi 
les [siennes]». Si nous nous intéressons au contexte de réalisation, c’est une période pendant laquelle les 
autorités soviétiques ont accordé à Tarkovski le droit de travailler à l’étranger, mais pas à sa famille, qui vivra 
cinq ans sans lui, en Russie. Au chagrin de devoir la quitter s’ajoute celui d’avoir perdu son meilleur ami, Anatoli 
Solonytsine. Ce film, dont le titre est significatif, est presque la chronique du malaise de Tarkovski, d’un exil 
douloureux. Gortchakov est le double de Tarkovski, le personnage dans lequel le cinéaste transpose ses propres 
sentiments, ses pensées. Dans le Miroir, le cinéaste a eu également la volonté de faire un film sur sa propre 
mémoire, ses souvenirs. Il reconstruit sa maison d’enfance au lieu de son emplacement passé, comme support 
de sa vie passée. Dans Le Temps scellé, il écrit : « Le Miroir exprimait mes sentiments à l’égard d’êtres qui 
m’étaient chers, de nos relations, de la compassion infinie que j’éprouvais pour eux, de mon insuffisance à leur 
égard et du sentiment d’un devoir impossible à accomplir. ». Tarkovski c’est Aliocha. La cinéaste se met lui-
même en scène à travers ses personnages : leurs comportements, leurs réactions face aux événements, leurs 
paroles… 

Nostalghia, 1983 Le Miroir, 1975 
 



 
 

Une nostalgie matérialisée visuellement 
 
 Cette nostalgie se matérialise à l'écran, de manière évidente, notamment avec l'alternance entre les 
rêves et la réalité. Plurielles sont les scènes dans lesquelles les rêves et les souvenirs révèlent des regrets, des 
désirs, des manques, et souvent des personnages qui traduisent cette nostalgie: dans Nostalghia, c'est la famille 
du personnage principal qui apparaît plusieurs fois à l'écran ; dans Solaris, au-delà de la figure de Khari, il y a la 
scène où Kelvin s'imagine la retrouvaille avec son père et son pardon ; dans l'Enfance d'Ivan, le film s'ouvre et 
se referme sur une séquence onirique où l'enfant s'épanouit, heureux, aux côtés de sa mère décédée. Le thème 
de l'homme coupé de sa terre, de ses racines est fréquent, on peut penser à la scène des réfugiés espagnols, 
dans Le Miroir. A la nostalgie individuelle se mêle une nostalgie collective représentée par l'insertion d'images 
d'archives, faisant référence à des événements historiques majeurs et forgeurs de la Russie. L'esprit du cinéaste, 
tout comme celui du spectateur, n'est pas seulement dans le présent, il est ancré dans le passé, qui le 
tourmente jusqu'à le submerger. 
 En plus de ces temporalités mêlées, ce sont les paysages qui parlent d'eux-mêmes. La sensation de 
l'écoulement du temps que promeut le cinéaste contribue à faire comprendre et à transmettre ce sentiment 
nostalgique. Les paysages italiens ressemblent finalement à ceux de la Russie (l’eau, le bois, le végétal...). De la 
Russie à l’Italie, c’est le même climat automnal et fantomatique. La Russie hante l’Italie. Le personnage a son 
corps en Italie mais son esprit ne quitte pas la Russie.  Aux images de la Toscane, Tarkovski juxtapose le souvenir 
de la campagne russe dont le souvenir ne quitte jamais, ni Andrei personnage, ni Andrei cinéaste. L'insertion 
des poèmes d'Arseni Tarkovski, son père amplifie cela. 
 

Une nostalgie de l’idéal 
 
 Dans son Dictionnaire du cinéma, JL Passak écrit que, dans Nostalghia: « Le voyage qu'un intellectuel 
russe effectue en Italie devient l'occasion d'une réflexion à la recherche de quelque chose qui peut-être n'existe 
pas. » L'autre forme de nostalgie qui apparaît dans les films de Tarkovski, c'est celle qui est ressentie à la pensée 
d'événements qui ne se sont pas produits : Andreï Tarkovski écrit « Je défends l’art qui porte en lui une nostalgie 
de l’idéal ». Ce sentiment personnel prend, au travers des films, une dimension universelle : l'impossibilité 
d’atteindre l’idéal. Il met en scène des personnages en quête d'un idéal qu'ils approcheront sans jamais 
l'atteindre. Dans Andrei Roublev, la scène d'ouverture est significative : lors de son envol, l'homme semble 
échapper à une terre hostile, et s'élever au-delà, mais la caméra reste orientée vers le bas, vers la terre, vers 
laquelle il va se précipiter. Le ciel n'est vu que comme reflet. Cette métaphore de l'échec de la création 
artistique traduit le fait que l'atteinte d'un idéal est illusoire. Cela peut d'ailleurs expliquer pourquoi la caméra 
est souvent tournée vers la terre, les contre-plongées sont assez rares. La nostalgie apparaît comme une 
maladie. Chacun de ses films présente des personnages malades, rongés par leurs souvenirs, leur conscience : 
Kelvin dans Solaris, le personnage principal alité dans Le Miroir... 
 
 

Nostalghia (44’53’’ - 49’15’’) 
 
Cet extrait, par le recours à plusieurs procédés, est caractéristique de la mélancolie maladive de Gortchkov. Dès 
son entrée dans la maison de Domenico, le passage de l’extérieur à l’intérieur est accompagné d’un passage de 
la couleur au noir et blanc. Cette alternance est utilisée tout au long du film, le plus généralement pour 
matérialiser les souvenirs que le personnage a de la Russie, de sa famille, etc. Au moment où l’on s’attend à voir 
un décor intérieur, c’est un paysage extérieur qui apparaît : l’eau s’infiltre à travers les murs, la végétation 
s’engouffre dans les encadrements des fenêtres… Cette scène traduit, par le recours aux décors, le point de vue 
interne du personnage principal. Lorsqu’il retrouve face à son reflet dans le miroir, il se regarde comme s’il 
rencontrait une autre personne. Tout cela traduit le sentiment nostalgique qu’il ressent à l’instar de la Russie. Il 
ne se sent pas ici chez lui, en Italie. La maison en ruine apparaît alors comme une métaphore son état d’âme. 

 



O...Œil 
 
Chez Tarkovski, le regard compte plus que tout. Le regard des personnages. Quel regard 
jettent-ils sur le monde ? Le regard du cinéaste. Quel cadre ? Quel plan ? A quoi ou à qui ce 
regard s’apparente-t-il ? Le regard définit la relation que le cinéaste entretient avec ses 
personnages, que ses personnages entretiennent avec le monde dans lequel ils se meuvent. 
Plus que tout, le regard est affaire de création et d’art. 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

Personnages aveuglés 
 
Dans les films de Tarkovski, les personnages peuvent être définis à travers leur vision, ou plutôt, à travers 

leur absence de vision. L’absence de regard, l’aveuglement, qu’il soit réel ou métaphorique, subi ou choisi, sert à 
caractériser les personnages. Ce regard a souvent à voir avec la création artistique ou avec une forme de 
spiritualité, ce qui, tout compte fait chez Tarkovski, n’est peut-être pas si différent de l’un ou de l’autre. Pour 
commencer, on trouve dans l’œuvre de Tarkovski des personnages qui sont littéralement rendus aveugles : on 
peut penser à la scène d’énucléation des artisans sur ordre du prince dans Andreï Roublev. Cette scène, d’une 
extrême violence, impose le pouvoir dans tout ce qu’il a de cruel et d’arbitraire. L’aveuglement vise à empêcher 
la création artistique : le prince ne souhaite pas que les artisans soient en mesure de construire un palais pareil 
au sien pour quelqu’un d’autre. La création se mêle au politique. Ici, le regard est anéanti. Ensuite, c’est l’espace 
lui-même qui peut contribuer à aveugler les personnages, à réduire au maximum leur champ de vision. C’est 
par exemple le cas de la forêt de bouleaux dans L’Enfance d’Ivan, lors de la scène de séduction entre Matcha et 
Kholine, ou à la fin, lorsqu’Ivan part pour son ultime mission et que les soldats restent attendre dans l’eau, pris 
entre les arbres. En réduisant le champ de vision, l’espace extérieur tend à être un espace intime, de repli sur 
soi, semblable à une bulle.  Cet aveuglement, maintenant métaphorique, est similaire à celui que l’on retrouve 
dans Solaris.  Kelvin est un personnage aveuglé par sa culpabilité : ici, l’aveuglement est métaphorique mais 
toujours subi par le personnage.  C’est un personnage qui n’a aucune disponibilité d’esprit ; il est hanté par les 
fantômes du passé. Le regard se fait retour sur soi, comme le suggère la scène du voyage spatial, qui est bien 
plus un retour sur soi qu’une projection vers l’avant et dans l’espace. Enfin, l’aveuglement peut être choisi par 
les personnages eux-mêmes : le regard est alors fuyant. C’est par exemple le cas de l’Écrivain et du Scientifique 
dans Stalker. Ils ne parviennent pas à croire à quelque chose qui les dépasse, ils sont aveuglés par leur absence 
même de foi, parce qu’ils ont choisi de ne pas croire. A la fin du film, le Stalker, désespéré par la foi atrophiée de 
l’Écrivain et du Scientifique, lâche à sa femme : « Tu as vu leurs yeux, ils sont vides. » Cet aveuglement, d’une 
nature différente mais toujours choisi, se retrouve dans Nostalghia, chez le personnage de Gortchakov, qui 
refuse de poser son regard sur les « beautés écœurantes » d’Italie. Son mal-être ne lui permet d’être 
aucunement présent face au réel. Il semble dès lors déconnecté de la création artistique et de la vie. 
 

L’enfance d’Ivan, 1962 Stalker, 1979 

Solaris, 1971 



Le regard d’un démiurge 
 

Il est un autre regard, tout aussi important, et décisif à l’interprétation du film : c’est le regard que pose le 
cinéaste sur ses personnages. Ce regard s’apparente à celui d’un démiurge : Tarkovki bâtit un monde au travers 
de son regard, ce qui signifie que rien ne semble pouvoir exister de manière autonome en dehors de son regard. 
Cette position induit une conception particulière du plan. C’est surtout significatif dans l’utilisation du cadre que 
propose Tarkovski. On peut déjà remarquer que dans la plupart des plans de Tarkovski, le ciel n’est 
pratiquement jamais filmé : la caméra de Tarkovski, son œil, est fondamentalement orientée vers le bas. Les 
personnages sont comme plaqués contre la terre, enfermés dans un cadre marqué par l’absence d’ouverture. 
Aussi, l’utilisation du surcadre est particulièrement remarquable. Que ce soit au travers d’une porte (comme au 
début de Stalker ou dans la chambre d’hôtel dans Nostalghia) ou d’une fenêtre, les personnages sont très 
souvent surcadrés, c’est-à-dire, enfermés par le cadre. Cet enfermement est le lot de tous les personnages 
tarkovskiens, il est le signe que leur existence n’a de possibilité qu’en fonction du regard de leur créateur. 

 
 

Le regard de Dieu 
 
 Mais le regard du cinéaste peut parfois aller jusqu’à emprunter le point de vue de Dieu lui-même. Il 
faut déjà remarquer que le point de vue est globalement externe et que les travellings parfaitement linéaires et 
très lents n’ont rien à voir avec le regard humain : c’est par exemple le cas du travelling le long des bains dans 
Nostalghia. Les angles de vue en plongée écrasent les personnages, les enferme dans leur condition physique 
d’humains. Cette vision peut parfois prendre son envol. Elle devient un à-pic absolu, un regard perpendiculaire 
que Chris Marker dans Une journée d’Andreï Arsenevitch identifie au regard du Christ pantocrator, « celui qui du 
haut des églises nous contemple et nous juge » : c’est la vision que l’on retrouve dans Andreï Roublev, dans un 
plan-séquence qui parcourt le chantier du jeune Boriska et s’achève sur une plongée zénithale, fixant la cloche ; 
dans Le Sacrifice, dans la scène figurant l’Apocalypse et la débâcle humaine ; dans le plan ultime de Solaris, plan 
d’ailleurs commenté par Marker : « Il a beaucoup été dit que cet Océan était une figure de Dieu, seulement, si 
c’est Dieu, qui le regarde ? ». 
 
 
 
Stalker (47’57’’-50’21’’) 
 
La séquence s’ouvre sur un lent travelling avant continu : la caméra s’approche de la carcasse d’une voiture. 
Le travelling avant continue tandis que le stalker pénètre dans le cadre, surcadré par la fenêtre de la voiture 

dans laquelle la caméra entreprend de s’engouffrer. Le Professeur entre dans le champ, lance un regard vers 

la caméra, c’est-à-dire vers le démiurge lui-même, qui laisse percevoir son angoisse. Enfin, la caméra s’arrête, 
la fenêtre surcadre parfaitement les personnages qui viennent d’être rejoints par l’Écrivain. Tarkovski impose 
ainsi un double regard, le sien, et celui de la fenêtre. Les personnages sont enserrés dans ce carcan : « Le plan 

chez Tarkovski n’est pas espace de liberté, d’improvisation, mais lieu du pouvoir, de son pouvoir. 
L’enfermement est le destin de tous les êtres tarkovskiens. » (Antoine de Baecque). Le cadre imposé par le 

regard de Tarkovski est essentiellement centripète là où, comme l’avait fait remarquer Bazin dans son article 
« Peinture et cinéma », le cadre au cinéma est essentiellement centrifuge. La réalité n’existe que parce qu’elle 
est captée par le plan, par le regard du cinéaste-démiurge ; le hors-champ semble alors comme inexistant. Les 

personnages, cadrés en légère contre-plongée, sont écrasés contre la nature dans laquelle ils s’engloutissent 
littéralement, disparaissant du cadre par le bas. Le regard de Tarkovski est inquisiteur, craint par les 

personnages (avant de disparaître du champ, l’Écrivain, plusieurs fois, regarde la caméra, comme si une 
menace pouvait survenir d’un coup). Le plan s’achève dans un zoom avant : le regard s’écrase contre les 
vestiges d’une civilisation, symbolisés par les carcasses de chars d’assauts. Le ciel disparaît au profit de la 
terre qui vient comme englober ces ruines d’un autre temps. C’est parce que le regard du spectateur est 
dirigé, et que ce regard vient enfermer les personnages eux-mêmes, qu’on peut, comme Antoine de Baecque 
le suggère, parler d’une « approche forcée du cadre ». Le regard ne peut être qu’unique chez Tarkovski. 
 

 
 



P... Passion 
 

« La fonction de l’art n’est pas, comme le croient même certains artistes, d’imposer des 
idées ou de servir d’exemple, elle est de préparer l’homme à sa mort, de labourer et 
d’irriguer son âme, et de la rendre capable de se retourner vers le bien. » Andreï Tarkovski, 
Le Temps scellé. 

 
 
 
La Passion selon Andrei Tarkovski 

 
 Durant toute sa carrière de cinéaste, A. Tarkovski a du faire face à de nombreuses difficultés. Ce 
parcours, emprunt de religion et de spiritualité, a pu être rapproché de la Passion du Christ telle qu’elle est 
décrite dans les évangiles. Comme le Christ, Tarkovski affronte des épreuves, mais pas comme des punitions. 
Porté par une vocation profonde et une aspiration au  divin, le cinéaste s’est battu jusqu'au bout pour donner 
vie à ses films. A travers eux, il veut donner un sens à nos souffrances, nous apprendre à aimer et à nous 
débarrasser de nos petitesses, de nos passions vulgaires, triviales. Ainsi, lui même est confronté à la Passion en 
tant qu’artiste portant un message spirituel tourné vers le bien. Il tente de s’effacer derrière cette transmission, 
derrière sa foi. Il se considère comme une sorte de messager, c’est un vecteur entre l’humain et le bien suprême, 
le divin. Il tente de nous aider à toucher du doigt cette spiritualité, telle semble être sa mission : 
 « Un artiste ne peut rester sourd à l’appel de la vérité qui, seule, forge, organise sa volonté créatrice, et 
le rend capable de transmettre sa foi aux autres. Un artiste qui n’a pas la foi : autant parler d’un peintre qui 
serait aveugle de naissance. »,  Andreï Tarkovski,  Le Temps scellé. 
 
 Le cinéaste est habité par une vocation spirituelle, par cette idée de Passion. Il avoue la complexité de 
sa tâche, c’est un travail difficile, un véritable labeur. Mais, touché par cette aspiration ; il s’oblige à la 
transmettre à travers ses films et grâce à une sensibilité particulière, que l’on retrouve chez ses personnages. Le 
personnage au cœur de cette thématique de la passion n’est autre que le peintre d’icônes Andrei Roublev, 
auquel le cinéaste s’identifie. Les deux sont des artistes rêvant de toucher les hommes, de les guider vers la 
spiritualité par l’art. Roublev fait lui aussi l’expérience de la Passion, à travers sa quête et cheminement durant 
le film, mais aussi explicitement durant une scène. Dans le film découpé en chapitres, l’un deux est intitulé : « 
La Passion selon Andrei ». On y voit Andrei rejoindre Théophane, ils ont une conversation sur les berges d'un 
ruisseau où le Grec affirme que l'ignorance du peuple russe est dûe à sa stupidité, Andrei rétorque ne pas 
comprendre comment on peut être peintre et avoir de telles vues d'esprit. Suit une reconstitution de la 
Crucifixion du Christ alors qu'Andrei exprime sa foi, accompagnée de chants religieux. 
 

Andreï Roublev, 1966 



 

Le sacrifice 
  
 Le rôle de l’artiste passe donc par une Passion, et cela s’accompagne, pour Tarkovski, de l’idée de 
sacrifice, propre à l’existence du Christ qui se sacrifie pour les hommes, pour le bien. 
 Le Sacrifice, se termine par la citation d’un verset de l’Évangile selon Saint Jean dans la bouche d’un 
enfant : « Au commencement était le Verbe. Pourquoi papa ? ». Dédié à son fils, le film se présente comme un 
testament spirituel, alors que le réalisateur ne sait pas encore qu’il mourra bientôt. Dans le film, Alexandre est à 
la fois l’interprète de Léonard de Vinci, Dostoïevski et Shakespeare, amateur de musique japonaise, discute de 
Nietzsche, et se rappelle la prière du Notre Père au moment de la catastrophe. Comme dans ses autres films, 
Tarkovski laisse la porte ouverte à de nombreuses interprétations, tout en insistant sur la nécessité du don de 
soi, de l’idée évangélique du sacrifice, comme seule remède aux menaces apocalyptiques qui planent sur le 
monde contemporain. Alexandre se murera dans le silence, brûlera sa maison, renoncera à son fils, ayant 
obtenu le « salut » de l’humanité de la part de Dieu. A moins que ce soit Maria, une « sorcière » qui en ait eu le 
pouvoir. 
 
 Tarkovski est un croyant et il prie, son Journal l’atteste. Comme le Stalker, il lui arrive de se plaindre du 
manque de foi de ses contemporains. Mais ses rapports avec l’orthodoxie sont restés difficiles jusqu’au bout. 
Pendant les préparatifs du tournage de Nostalghia, aux splendeurs des églises italiennes renaissantes, il préfère 
les ruines d’une église qui s’enfonce dans l’eau. Sur le plan de la foi, le réalisateur atteste dans une interview 
qu’il se sent comme quelqu’un en dessous des débris qui suivent un bombardement. Sa foi se contente de ce 
qu’il connaît et ressent. Il croit en une pratique religieuse personnelle qui n’a pas besoin d’artifice. C’est par  
cette pratique introspective, par cette Passion, que l’homme peut se rapprocher du spirituel, du bien. 
Finalement l’œuvre du cinéaste n’est pas seulement conforme à la religion orthodoxe, mais pose des questions 
d’ordre universel. Comment éviter que le matérialisme et le consumérisme n’étouffent toute vie spirituelle dans 
le cœur des hommes ? Une des missions de l’art contemporain serait de renouer avec la spiritualité, d’appeler à 
la responsabilité, voire même de jouer un rôle prophétique dans un monde qui a besoin d’espérance. Ainsi 
l’artiste doit se vouer à cette tâche et tenter de répandre la spiritualité oubliée par les hommes à cause de leurs 
passions matérielles. Mais cela sans artifice, par le sacrifice et la contemplation de la nature, par l’amour de soi 
et des autres, par la Passion. Cette passion est d’ailleurs souvent accompagnée de musique, comme par 
exemple La Passion selon Saint Mathieu de Bach. 
 
 A l'instar de la prière et du rituel, Tarkovski utilise la poésie comme outil pour montrer le sacré. Il n'a 
eu d'autre tâche que de travailler à l'élévation des âmes, à la révélation de l'esprit, voilà en quoi résidait sa 
propre Passion. Comme si seuls la beauté, le silence intérieur, mais aussi le sacrifice et l’amour, pouvaient 
sauver le monde. Tarkovski apparaît donc comme un démiurge, un prophète qui s’attache, corps et âme, à 
purifier les âmes d’un monde matérialiste déchu et dénué de toute spiritualité, grâce à son travail poétique de 
l’image et du temps. 
 
 
 

Andrei Roublev (44’52’’ - 49’19’’) 
 
On entend une longue discussion entre Théophane et Roublev à propos du Jugement Dernier, qu'on entend en 
voix-off, pendant qu'à l'écran défile une séquence particulièrement significative de la Passion du Christ. 
Tarkovski recrée le chemin de croix. C’est aussi le passage entre les deux parties du film, comme entre les "deux 
Testaments". Un homme déploie l'aile du cygne mort, la caméra s'élève vers les cieux et vole au-dessus d'une 
grande rivière, elle traverse ensuite une seconde rivière. Théophane et Andrei débattent sur le triste destin du 
peuple russe, ils sont en très fort désaccord. Ils interrogent la fonction de l’art et du bien. Ce moment marque le 
début du doute du peintre, qui est alors associé au Christ grâce à la dissociation entre : d'une part, la bande-
image avec le calvaire du Christ, et, d'autre part la bande-son avec le calvaire de Roublev. Ainsi commence la 
Passion d’Andrei Roublev, reflet de celle de Tarkovski... 
 

 



Q… Quête 
 
“Il n’y a jamais eu de héros dans mes films, mais des personnages dont la force était la 
conviction spirituelle et qui prenaient sur eux la responsabilité des autres.” 
Le temps scellé, p.240 
 

 
 
 
 
La quête est traditionnellement, et ce depuis l’Antiquité, le schéma narratif le plus 
classique et le plus opérant : ainsi, selon la théorie du monomythe mise au point par 
Joseph Campbell en 1949, la quête du héros, qui ressemble le plus souvent à un voyage 
initiatique, est l’élément central de tout mythe. Or, si au premier abord, il y a bien des 
héros et des quêtes dans la plupart des films de Tarkovski, ces quêtes cachent en réalité 
une quête implicite, unique, et personnelle : la recherche de la spiritualité. 
 
 
L’échec de la quête traditionnelle 
 
 La quête apparaît souvent comme point de départ narratif chez Tarkovski, mais se révèle inopérante, 
vouée à l’échec. Les deux essais de Tarkovski dans le genre de la science-fiction, Solaris et Stalker, sont 
particulièrement parlants sur ce point. Dans les deux films, les héros quittent d’abord une situation initiale, 
s’embarquant dans une quête : Kelvin part pour la planète Solaris, et le trio de Stalker se rend dans la Zone, 
justement pour chercher la Chambre, objet de la quête. Cependant, s’il y a bien des obstacles à franchir, des 
dangers qui entravent la progression des héros, ceux-ci ne sont que psychologiques.  Ainsi, la planète Solaris 
donne vie aux projections mentales des personnages, et on ne voit jamais les prétendus dangers de la Zone, ce 
qui amène le spectateur et les deux protagonistes à douter de la parole du Stalker. Enfin, la quête échoue 
inévitablement, puisque Kelvin semble succomber au pouvoir de la planète Solaris, y demeurant ou  y mourant, 
et que le trio de Stalker renonce finalement à entrer dans la Chambre, ayant perdu foi en elle au fur et à mesure 
de leur quête. 
 
 
 
Des quêtes absurdes 
 
 Pourtant, la quête chez Tarkovski, si elle échoue souvent, se révèle parfois opérante selon des 
causalités inattendues : ainsi, si Stalker s’achève par un échec qui semble briser le personnage éponyme, 

Andreï+ Roublev, 1969 Nostalghia, 1983 



inconsolable ; sa fille Ouistiti, paralytique, semble, dans l’ultime plan du film, posséder des pouvoirs 
télékinésiques : ainsi l’espoir renaît et l’échec des protagonistes ne semble pas intégral. Dans Le sacrifice, c’est 
une suite d’actes absurdes qui permet à Alexandre de sauver le monde : l’incendie final de la maison, qui 
entraîne son internement, semble rendre miraculeusement la parole à son fils, dans une nouvelle épiphanie 
finale. En d’autres termes, la quête chez Tarkovski est une affaire de foi : c’est elle qui détermine le succès ou 
l’échec des protagonistes. Les héros de Stalker ne parviennent pas à rentrer dans la Chambre parce qu’ils 
manquent de foi, alors que c’est parce que Boriska croit aveuglément en sa capacité à mener à bien la 
construction de la cloche, dans Andreï Roublev, que sa quête est finalement couronnée de succès. 
 
 
 
Une quête de spiritualité 
 
    La véritable quête chez Tarkovski est donc une quête commune, plus spirituelle, liée à la foi, partagée par 
tous les personnages et le cinéaste lui-même. En effet, Tarkovski écrit dans son Journal ne pas être touché par la 
grâce (“pour moi le ciel est vide”) malgré une foi inébranlable en Dieu. Ce qui reste aux hommes pour survivre 
malgré un monde dans lequel Dieu est absent, c’est cet optimisme envers et contre tout, cette foi aveugle et 
absurde : Tarkovski dit de son film Andreï Roublev que “les personnages ont toujours quelque chose à 
surmonter, qu’ils doivent vaincre au nom de cet optimisme auquel [Roublev] tient et dont [il] parle 
continuellement”. C’est pour cela qu’une quête comme celle de Nostalghia, film dans lequel la traversée d’une 
piscine en tenant à la main une bougie allumée peut sauver le monde, nous paraît incompréhensible : sa 
réussite potentielle réside justement dans la capacité des hommes à continuer à croire en dépit du bon sens, 
une foi qui parcourt de manière souterraine, comme une ligne de force, toute l’oeuvre du cinéaste. 
 
 
 

Stalker (1h59’08’’ - 2h13’45’’) 
 
Une fois arrivés devant la Chambre, objet de la quête des protagonistes puisqu’elle est censée exaucer les 
vœux, les prétendus héros révèlent leurs véritables visages. Le professeur veut détruire la Chambre, effrayé 
par son pouvoir et l’écrivain renonce soudainement à y accéder, persuadé de sa propre faiblesse. Tous deux se 
mettent alors à critiquer le stalker, qui révèle le caractère tragique de sa situation : il voudrait pouvoir entrer 
dans la Chambre pour sauver sa fille paralytique, mais en est incapable, puisque telle est la malédiction qui 
pèse sur les stalkers. Difficile de ne pas voir un parallèle entre le stalker et Tarkovski lui-même dans ce final : 
un homme dont la foi est indubitable mais dont le grand malheur est de ne pas être touché par la grâce, de 
ne pas percevoir Dieu. La quête de Stalker est donc bien une affaire de foi, puisque celle du stalker et de son 
épouse, qui reste auprès de lui malgré tout, semble finalement récompensée lorsque le spectateur découvre 
les pouvoirs de Ouistiti. 
 

 
 

 



R… Rêve 
 

   "Il est sans doute le seul cinéaste à savoir rendre ce temps de la fuite, du 
passage étrangement proche de l'instant où l'Homme s'endort.",  Antoine de Baecque 

 
 

      
 
 
 
 
En filmant le rêve, Tarkovski insiste sur sa volonté d’étudier l’âme humaine qui se révèle au 
moment où l'Homme s'endort et où l'inconscient se déploie. Le cinéma a cette capacité de 
montrer l’invisible, de rendre concret quelque chose d’abstrait comme nos passions, nos 
pulsions et nos désirs les plus profonds et que la conscience de l'Homme même ignore parfois. 
Mais Tarkovski nous laisse tout de même dans l’indétermination ; la distinction entre rêverie et 
réalité n'est pas toujours claire. 
 
 
Rêve comme souvenir 
 
 La chambre semble être un lieu privilégié pour la rêverie dans les films de Tarkovski. Elle est toujours très 
sobre, sans décorations, plongée dans la pénombre qu'un jeu de lumière vient par moment éclairer, et avec le lit au 
centre, grand et seul (chambre du stalker, de Petit Garçon...). 
 
 De même, tous les rêves d'Ivan (L’Enfance d’Ivan) sont des souvenirs joyeux de son enfance qu’il ne pourra 
plus revivre à cause de la guerre. Ce sont des images poétiques avec une signification à déchiffrer, ils constituent 
autant de clés de compréhension du film et ils le ponctuent régulièrement -il y en a quatre- en faisant directement 
écho à sa situation d'enfant-soldat. C’est-à-dire qu’avec le meurtre de sa mère, il est comme tendu à l'extrême vers son 
désir ultime de vengeance. Ce sont donc les rêves d’Ivan qui permettent la tension entre enfant et soldat, et cela se 
voit grâce aux jeux de lumière: Ivan est comme un ange éclairé d’une lumière claire dans ses rêves; contrairement aux 
scènes très sombres et humides de la réalité. 
 
Rêve comme désir 
 

Nostalghia, 1983 Stalker, 1979 



 Beaucoup de personnages tarkovskiens sont avides de changement. Ils s’interrogent sur le sens de leur vie et 
voudraient du nouveau. Souvent désespérés, tristes ou nostalgiques, la temporalité de leur vie est complexe. Le passé 
est mélangé au présent, et la réalité du futur est parfois très proche, trop proche. 
 
 Dans Stalker, les deux personnages qui font appel au Stalker “rêvent” que leur vie change. L’Ecrivain veut 
retrouver l’inspiration et le Scientifique veut détruire la chambre et la Zone. Le film se présente comme une quête à la 
recherche de la réalisation de leur rêve. Finalement, ils n’atteindront pas le but qu’ils s’étaient fixé. Au cours de leur 
périple, Tarkovski joue avec l’image pour mettre en tension la notion de rêve. Leur désir se confondent ainsi avec le 
rêve endormi. Quand l’image est en sépia, on peut penser que les personnages s’imaginent dans d’autres situations. La 
morale que nous pourrions tirer de ce film est que le rêve, pour être crédible, doit rester rêve. Il ne peut devenir 
réalité sans perdre son caractère de “désir”. 
 
 Dans Solaris le « rêve » de la femme décédée de Kris se trouve à la frontière entre désir et hallucination. On 
ne sait pas si c'est une projection de son inconscient qui désire plus que tout retrouver le bonheur d'être avec sa 
femme, sa culpabilité de ne pas l’avoir rendue heureuse, ou bien une pure hallucination provoquée par la planète 
Solaris qui joue sur les désirs des scientifiques pour les pousser à bout. Dans ce film, le rêve ou l’hallucination 
constitue la base du scénario. 
 

Rêve comme hallucination 
 
 En plus du rêve comme souvenir et du rêve comme désir, Tarkovski travaille sur un autre type de rêve : le rêve 
comme hallucination. Si nous devions classer les rêves tarkosvkiens sur une échelle de réalité, ce dernier serait placé 
tout en bas de l’échelle. L’hallucination semble être opposée aux autres rêves car son essence se base sur une évasion 
de l’esprit, et n’a souvent aucun rapport avec la réalité vécue. Au cinéma, il est difficile de rendre compte de ces états 
de l’âme humaine sans nuire à la compréhension de la trame narrative. 
 
 Dans Le Miroir, Ignate voit une vieille dame prendre le thé servie par une autre dame encore plus âgée, une 
servante. On ne sait pas s'il rêve ou s'il hallucine. Le fait que l’on revoit cette vieille dame à la fin du film rend encore  
plus complexe l’analyse, on ne sait pas vraiment qui elle est, et si elle est bien réelle. 
 
 Nous retrouvons le même genre de confusion dans Andreï Roublev. Après que les Tatars aient donné l'assaut 
de l'église et aient massacré des gens, Andreï voit Téophane le Grec. Cependant, celui-ci est mort. Leur discussion 
relève donc d’une vision voire d’une hallucination du personnage d’Andreï, mais c’est elle qui permet à l’histoire 
d’avancer puisqu’elle met fin aux interrogations d’Andreï. 
 
 

Nostalghia (24’46’’ – 31’02’’) 
 
Gortchakov est dans sa chambre d’hôtel en Italie, où il est parti en voyage pour chercher des informations sur un 
musicien du XVIIIème siècle. Il déambule, il est seul et semble souvent perdu. Parfois, le changement de couleur 
indique qu’il n’est plus dans la réalité mais dans un rêve. On passe de la couleur au noir et blanc. Sa chambre se 
transforme ainsi en piste de danse de ses souvenirs. On le voit avec sa femme alors que celle-ci ne voyage pas avec 
lui. Sa mélancolie est si grande que l’illusion se partage entre le personnage et le spectateur. Tandis que Gortchakov 
voudrait retourner en Russie, le spectateur ne sait plus ce qu’il fait vraiment et ce qu’il imagine faire. 
 

 
 
 



S... Solitude
État  de  quelqu'un qui  est  seul  habituellement  ou quo�diennement,  la  solitude est  un
thème  fécond  au  cinéma.  La  solitude  est  une  pièce  maîtresse  de  l’œuvre  d'Andreï
Tarkovski,  sans  laquelle  le  cinéma  du  réalisateur  sovié�que  n'aurait  pas  eu  la  même
résonance. En e&et, le personnage tarkovskien est con�nuellement seul, isolé du reste du
monde.

La solitude : une caractéris�que fondamentale du personnage tarkovskien

Chez Tarkovski, l'homme n'évolue jamais collec�vement. Il est toujours seul, même intégré dans un

groupe : dans Stalker, les personnages forment un trio, un groupe d'explora�on, mais ne sont pas soudés pour

autant, il  n'y a aucune cohésion et chacun va constamment tenter de nuire aux autres.  Le personnage est

individuel  chez Tarkovski  et donc souvent paria,  rejeté, mis à l'écart.  La solitude et la  marginalisa�on sont

propres à la %gure de l'ar�ste (en par�culier le poète) et exprime un profond malaise existen�el, une grande

fragilité. Le personnage ne fait  con%ance qu'à lui (c'est par�culièrement le cas d'Ivan dans le premier long

métrage de Tarkovski) et s'en sor�ra par lui même ou ne s'en sor�ra pas.

L'ar�ste  est  presque  volontairement  individualisé  et  isolé  pour  a*rmer  quelque  chose  de  très

intérieur, son « moi », son « je » et ainsi se démarquer. Antoine de Baecque voit le personnage tarkovskien

comme un martyr pour qui la solitude est un des�n, inévitable et fatal. Dans  Andreï Roublev  le personnage

éponyme agit en véritable spectateur de certaines scènes. L'ac�on est par moment subie comme s'il ne pouvait

rien faire pour se sauver : la %gure de l'individu qui observe les groupes se mouvoir et évoluer sans lui est un

mo�f récurrent, s'il n'est omniprésent dans le cinéma d'Andreï Tarkovski. La solitude permet de projeter sur le

personnage  une  représenta�on  de  l'humanité  et  de  lui  faire  porter  le  poids  de  ce2e  condi�on  humaine

étou3ante qui enferme les personnages dans un carcan de faiblesse. Ainsi, l'acteur Donatas Banionis jouant

Kelvin  dans  Solaris renvoie  (par  son physique,  son a5tude,  ce  qui  émane de lui)  à  une humanité  lourde,

pesante, triste et moyenne, étroitement liée à l'échec. Le personnage est un échan�llon isolé de la masse qui

incarne involontairement le rôle de représentant de toute une société. Les personnages intégrés à des groupes

chez Tarkovski sont secondaires et n'ont pas d'iden�té propre. Ils sont dé%nis par leur fonc�on dans la société

et  relèvent  plus  de  la  représenta�on  d'un  courant  de  pensée  de  ce2e société.  Dans  Solaris toujours,  les

scien�%ques sont des personnages interchangeables, plus voués à faire o*ce de décor qu’à servir aux rela�ons

et interac�ons humaines. La solitude chez Tarkovski est un a2ribut du héros : dans Stalker, seul le stalker peut

être considéré comme un héros (un héros tarkovskien, entendons nous bien) car c'est celui qui possède une

iden�té de par sa solitude qui le connecte à la nature, au sensible et donc à la vérité. Sa solitude l'érige en

conducteur des âmes en proie à un échec constant.

Dans  Nostalghia, Gortchakhov est l'archétype du poète solitaire. Renfermé, il ne cherche le contact

avec personne d'autre que la deuxième %gure solitaire du %lm : Domenico, tout autant marginalisé que lui.

Stalker, 1979 Solaris, 1972 L’Enfance d’Ivan, 1962



Gortchakhov est un personnage de refus et de solitude qui reje2e toute forme de sympathie et les avances

d'Eugénia.  Les personnages principaux de Tarkovski  sont silencieux, solitaires, dans le refus de l'amour  du

prochain, de l'entraide, de la communauté.

Solitude et marginalisa�on se retrouvent étroitement liées à la folie : c'est parce qu'ils semblent fous

aux yeux du groupe que les personnages de Tarkovski sont seuls (Alexandre dans Le Sacri#ce est mis à l’écart

par sa famille parce qu'il rentre dans sa « folie »).

La solitude comme condi�on de la liberté ?

La solitude des personnages engendre cependant une forme de liberté : Ivan en est l'exemple phare.

Orphelin  sans  famille  d'accueil,  repoussant  les  structures  solides  comme  l'armée,  il  se  rebelle  contre  la

supériorité et veut faire valoir son individualité pour être libre. Il ne peut et ne veut trouver sa place nulle part  :

Ivan ne poursuit que son propre but avec la volonté d'a*rmer sa liberté.

L'enfant coupé de la corrup�on adulte n'est pas le seul à agir seul : le fou, le bou3on (Andreï Roublev )

est le seul à reme2re en ques�on la folie sociale par sa propre « folie » qui engendre la solitude. C'est la %gure

du « iourodivi », incompris et donc mis à l'écart en tout point : l'immola�on par le feu de Domenico est presque

burlesque et surtout n'empêche en rien le monde environnant de con�nuer à vivre. Domenico est seul et vu

comme « fou »,  pourtant  les  fous  de  Tarkovski  n'aspirent  qu'à  protéger  intégralement  l'humanité.  Pour  le

réalisateur, le marginal peut même être un prophète  (« Jésus est un fou ! »), il  est ainsi porteur de valeurs

carnavalesques,  il  ques�onne la masse et inverse la hiérarchie sociale.  Les personnages sont en retrait,  ils

observent. En�èrement sta�ques dans la narra�on,  ils sont « à part », ils parlent et le monde con�nue sans eux

ou bien ils se taisent et le silence et la solitude deviennent les meilleures a5tudes à adopter.

Les  personnages  de  Tarkovski  sont  voués  à  la  solitude  mais  en  sont  totalement  conscients  et

l'acceptent. La ligne de fuite proposée par la quête d'iden�té solitaire menée par les personnages de Tarkovski

est en fait irrésis�ble : Alexandre (Le Sacri#ce) renie sa famille en se sacri%ant car c'est l'unique réponse, indice

qu'il peut leur donner du haut de sa solitude. La logique objec�ve, mondaine voudrait qu'il reste en vie pour sa

famille, mais la logique d'Alexandre est personnelle, ressen�e comme un besoin. Kierkegaard a dit  « celui qui

suit la voie étroite de la foi, personne ne peut l'aider, personne ne peut le comprendre.  ». Ce2e formule prend

tout  son  sens  dans  Stalker :  l'intellectuel  est  intégré  profondément  à  la  société  (à  travers  les  %gures  du

professeur et de l'écrivain) dans sa volonté de douter de tout, %gure fourvoyée de l'appren�ssage, il ne voit pas

l'essen�el et n'accède jamais à l'objet convoité. Le stalker est le seul doté d'une sensibilité et donc le seul qui

s'en remet à la foi : il ne ra�onalise pas les choses, il les sent du fond de sa solitude en éprouvant un besoin de

retourner à la Zone malgré ses dangers. C'est un être inadapté à la vie en société.

Finalement,  les  personnages de Tarkovski  expérimente sans  arrêt  un retour  sur  eux-mêmes :  c'est

par�culièrement le cas de Gortchakov qui voyage plus en lui même qu'en Italie dans Nostalghia . L'intériorité

est inaccessible à autrui, les personnages fonc�onnent en cercle fermé (Alexandre en proie à une douleur et

une inquiétude métaphysique incommunicables à sa famille). Une fois sa quête accomplie, le personnage a

progressé intérieurement mais reste condamné à la solitude, rien n'a changé dans l'ordre du monde.  Inadaptés

à leur environnement, en décalage, ils se lancent dans une quête incomprise des autres pourtant des�née à

assurer la préserva�on de l'Homme. Tarkovski traite avec tendresse les parias qu'il érige en princes, en héros

dans ses %lms.

Nostalghia (1h20'25'')

Gortchakhov est #lmé pataugeant dans l'eau comme stagnant dans sa solitude. Il est montré au milieu d'une

pièce inondée, seul, un verre à la main. Un enfant entre en contre-champ. Gortchakhov commence alors une

5rade qu'il adresse à l'enfant qui l'écoute, muet. Le montage de ce6e séquence (en champ/ contre-champ) ne

fait jamais apparaître l'enfant et Gortchakhov dans le même plan alors qu'ils se trouvent dans le même espace

et sont assez proches l'un de l’autre. Ce6e sépara5on accentue l'isolement de Gortchakhov vis à vis du reste de

la  société  et  marque  le  contraste  entre  la  parole  fu5le  du  poète  maudit  et  le  silence  divin  de  l'enfant.

Gortchakhov s'adresse donc davantage au spectateur qu'à l'enfant, et de son statut de solitaire, il tente de

s'adresser à une société qui le reje6e et dont il souhaite être écarté.



T… Temps 

 

« Le film vit dans le temps si le temps vit en lui », Tarkovski, Le Temps scellé 

 

 

 

 

 

 

Un temps rythmé 
 Le rythme chez Tarkovski est essentiel. Mais celui-ci n’est pas perçu par le biais du montage - qui découpe, 
donne du sens sans pour autant le laisser transparaître dans les images. Le montage n’est, en effet, pas déterminant 
dans un film - sinon celui-ci ne serait créé que sur une table de montage. Pour Tarkovski monter un film consiste en ne 
pas rompre le lien qui lie les séquences entre elles, comme si le montage était déjà contenu dans les images. Tarkovski 
théorise ainsi le montage comme étant contenu à l’intérieur des images, il ne s’agit que de restituer un lien organique 
déjà inhérent aux images. Par ailleurs, si une scène est tournée de manière imprécise, le montage permet d’organiser 
les images, leur trouve un ordre qui révèle leur essence. Les raccords de plan organisent la structure du film mais ne 
créent pas le rythme du film. Le rythme est contenu dans la longueur du temps qui passe entre les plans, dans 
intensité de temps entre les plans. C’est donc le plan qui dicte le rythme et donc le temps qui dicte le montage. 

 Par ailleurs, des éléments de narration permettent d’éprouver directement le temps, d’en faire l’expérience 
dans son essence et dans sa durée même. La pluie par exemple, dans la manière qu’elle à de s’écouler, de former un 
rideau continu, conduit les personnages vers le drame et la révélation. Par exemple dès le début d’Andrei Roublev, la 
pluie qui s’abat sur les trois moines permet de révéler leur personnalité, et nous montre un Kirill cruel. D’autre part, la 
pluie permet de passer de séquences en séquences, créant un lien entre elles, soutenant le temps dans son essence, 
permettant de le capter dans son écoulement. Egalement, certains plans Tarkovskiens présentent des sortes de 
natures mortes, des - « still lives » - qui permettent encorne une fois de percevoir sensiblement l’écoulement du temps 
et son caractère inexorable. On peut notamment citer le plan remarquable du début de Solaris, dans lequel la table de 
petit déjeuner extérieure est arrosée par une pluie constante, montrant la vie, son écoulement, mais également le 
spectre de la mort symbolisé par le trognon de pomme. 

Le Sacrifice, 1986 

Solaris, 1971 

Nostalghia, 1983 

Nostalghia, 1983 

Solaris, 1971 



 

Des plans-séquences qui captent le temps dans son essence même 

  ar ovs i n’a pas pour but de rendre ses histoires réalistes, au contraire, elles impre  gnent le réel de leur 
étreinte, et fait de ses plans-séquences des incarna ons d un regard plus viscéral sur le monde et les hommes.  es 
plans ont besoin de grands mouvements, d’allers retours, créant une dialec que au sein des éléments du montage 
dans le plan.  l ne faut pas oublier que, par le mouvement, le plan-séquence ne renonce pas au montage, mais l intègre 
dans le plan.  ar ovs i u lise ces ellipses, jouant avec l espace et le temps, faisant se rapporter la prise de vue à la vie 
elle-même. Il ne découpe pas mais fait de la continuité la seule esthétique capable de transmettre sa vision du monde 
et du temps. Le cinéaste travaille à partir de plans très longs qui sont les véritables fondements de ses films. Dans ces 
plans, en fonction de la position de la caméra, de l'espace visible, de ce qui s'y meut, des lignes qui le composent, le 
temps trouve son propre rythme, sa respiration, il se développe, se communique au spectateur en terme d'émotion, 
de sensibilité. Le montage doit respecter ce rythme et lui permettre de s'étendre dans le plan suivant, sans rupture, 
imperceptiblement. Le plan-séquence n'est donc pas utilisé ici dans le but de respecter le temps réel (c'est le cas chez 
d'autres cinéastes mais pas chez Tarkovski) : la fluidité n'est pas forcément chronologique, comme on l'a vu, et la durée 
perd son caractère immuable, objectif, puisqu'elle est d'abord affaire de sensibilité. Cette durée ne peut donc plus se 
compter en heures, en minutes ou en secondes, elle échappe à toutes ces déterminations. Elle devient la véritable 
matière du film, modulable par un cinéaste dont la véritable mission consiste, comme il l'a très souvent dit lui-même 
dans ses écrits, à sculpter le temps. 

 

Nostalghia et Le sacrifice 

 Nostalghia : Le plan se compose d’un lent travelling latéral très intéressant dans son dévoilement progressif. 
On y suit le personnage principal dont la mission est de transporter une bougie d’un bout à l’autre d’une piscine vidée 
de son eau. À mesure de sa procession, le vent viendra plusieurs fois éteindre la flamme chancelante de l’objet de son 
attention, l’obligeant à revenir au point de départ pour l’allumer à nouveau. Pour  ar ovs i cette bougie, c’est la quête 
ultime de chaque être vivant, la brique faisant partie d’un mur gigantesque. Cet exilé qui traverse une piscine, c’est au 
final la profession de foi de Tarkovski : la vie aura beau avoir dressé des obstacles sur son chemin (on pense à son 
expulsion d’UR   ou à son piètre état lors du tournage de Le  acrifice), il n’aura jamais abandonné, continuant 
toujours le même mouvement.  l est donc à chacun de savoir trouver cette bougie, ce dessein moteur d’existence, 
boussole dans l’inconnu, symbole de l’anti-nihilisme le plus total « Je crois que la motivation principale d’une personne 
qui va au cinéma est une recherche de temps : du temps perdu, du temps négligé, du temps à retrouver. Elle y va pour 
chercher une expérience de vie, parce que le cinéma, comme aucun autre art, élargit, enrichit, concentre l’expérience 
humaine. Plus qu’enrichie, son expérience est rallongée, rallongée considérablement. ». Le plan séquence permet 
donc d’éprouver le temps pesant et décisif de cette séquence, mais également la persévérance sans faille face à un 
personnage qui croit en son acte absurde. 

Le Sacrifice (2h 9’) 

       -                                                                                                           
                                                                                                                 
fut la bon                                                                                                              
danger, d'ultimatum et accomplissement collectif», comme le souligne Joanne Delachair. Le premier plan séquence 
                              ’incendie de la maison, et tous deux se présentent comme des repères entre lesquels les 
événements se développent dans une dynamique croissante. Le but de Tarkovski avec ce film consistait en la volonté 
de montrer au spectateur le comportement, à priori abs      ’       v                                              
     ’                           v            ’         v                                D                             - 
qui dure plus de six minutes - T  k v k  v                    v     v    ’Alexandre qui se déroule avec une vision du 
temps déformé dans sa conscience. La longueur des plans devient donc un témoin de ce que vit Alexandre. 



 



U... URSS 
“La tentation d’être Soviétique, la volonté d’être Russe” écrit Antoine de Baecque au sujet 
d’Andrei Tarkovski. Cela souligne bien l'ambiguïté du cinéaste : sans jamais s’opposer 
frontalement au régime, Tarkovski est en constante dissonance avec ses principes. 
Profondément attaché à sa terre natale, il choisit pourtant l’exil en 1982 pour fuir les 
difficultés que lui imposent les autorités d’URSS. 
 

 
 

 
 
 
 
L’attachement à la terre : une “Russie éternelle” ? 
 
 Tarkovski semble filmer en amont de tout “art soviétique”: ses oeuvres s’inscrivent davantage dans 
une logique pré-révolutionnaire que dans l’URSS moderne et renouent avec le passé culturel russe. Ainsi, 
Andrei Roublev (1966) retrace la vie d’un moine peintre d’icône au quinzième siècle. C’est un long-métrage qui 
met en avant une portion de l’histoire de la Russie en suivant le destin individuel d’un artiste et personnage 
historique russe. Or la représentation de cet “ailleurs” de la culture soviétique est un point d’opposition et de 
confrontation avec les bureaucrates du cinéma soviétique. Il y a dans ses films prolifération de motifs évoquant 
une Russie qui paraît exister hors du temps, si bien que nous pouvons nous demander dans quelle mesure son 
oeuvre s’appuie sur la représentation d’une “Russie éternelle.” La datcha, habitation russe traditionnelle dans 
laquelle Tarkovski lui-même a vécu, est récurrente dans ses films, de même que la figure de la mère, souvent 
représentée par son chignon, que l’on peut voir comme un autre symbole russe. Les références à la religion 
orthodoxe sont nombreuses (notamment dans Andrei Roublev, film dans lequel la foi est centrale). Son 
attachement à la terre est retranscrit dans Solaris (1972), qui, bien que film de science-fiction, met en avant la 
terre russe (on voit de gros plans sur la boue et la nature en début et fin du film). L’histoire de la Russie apparaît 
aussi régulièrement dans ses longs-métrages. L’histoire artistique, d’abord, puisque les artistes russes sont 
souvent évoqués (Dostoïevski, Pouchkine, Arseni Tarkovski, ou encore, bien sûr, Andrei Roublev…). Par ailleurs, 
Andrei Roublev évoque les guerres entre tsars et les invasions tatares. Le Miroir (1975) s’en fait l’écho à travers 
la lecture de la lettre de Pouchkine : “C’est la Russie, son immense étendue, qui a absorbé la conquête mongole. 
Les Tatars n’ont pas osé franchir nos frontières occidentales et nous laisser à l’arrière. Ils se sont retirés vers leurs 

déserts et la civilisation chrétienne a été sauvée. Pour cette fin, nous avons dû avoir une existence tout à fait à 

part, qui, en nous laissant chrétiens ; nous laissait tout à fait étrangers au monde chrétien.” 
 
 

Entre URSS et Occident 
 
 Cependant Tarkovski n’est pas fondamentalement opposé au régime soviétique en soi ; mais il est 
tiraillé entre cette Russie “éternelle,” pré-révolutionnaire, et l’URSS. De ce fait, les autorités soviétiques ne 
voient pas toujours ses œuvres d’un bon œil. D’après Antoine de Baecque, “ce qui indisposa tant les 

Le Miroir, 1975 

Andreï Roublev, 1966 



bureaucrates du cinéma soviétique qui visionnèrent ses films, ce ne furent donc pas les attaques frontales contre 

le régime, pas plus que les allusions politiques, mais cet ‘ailleurs’ de la culture soviétique.” En effet, Tarkovski ne 
correspond pas aux attentes de la logique jdanovienne : on lui reproche son formalisme, qui transparaît par 
exemple dans la préciosité des séquences de rêve de L’enfance d’Ivan (1962). De plus, son œuvre ne s’inscrit 
pas vraiment dans la lignée du réalisme socialiste, remis au goût du jour par Brejnev en 1964. Il y a une 
ambivalence constitutive des films de Tarkovski, ce qui se ressent notamment dans Andrei Roublev : le film, sur 
le papier, porte aux nues le pays, ce qui pourrait être apprécié du régime. Mais avec ce film, Tarkovski le Russe 
délaisse Tarkovski le Soviétique. Le long-métrage apparaît comme une grande fresque en l’honneur du peuple 
russe et déçoit les autorités, qui en critiquent le versant spiritualiste et en limitent la diffusion. Tout ceci peut 
expliquer les relations étroites que Tarkovski entretient avec l’Occident. Si ses films sont peu diffusés en URSS, il 
est reconnu et projeté dans les festivals occidentaux, où il reçoit même des prix : L’enfance d’Ivan obtient le Lion 
d’Or du festival de Venise, et il est régulièrement récompensé à Cannes (prix spécial du jury pour Solaris, grand 
prix de la critique internationale pour Andrei Roublev…). Les intellectuels occidentaux admirent son œuvre : 
Sartre, par exemple, voit en L’enfance d’Ivan la confirmation de la renaissance soviétique. Le film prend l’aspect 
d’un manifeste et échappe à Tarkovski pour devenir l’œuvre emblématique d’un genre et d’un style. 
 
 

L’exil 
 
 À partir de 1982 et jusqu’à sa mort en 1986, Tarkovski quitte définitivement l’URSS. Il espère ainsi 
échapper à la censure des autorités soviétiques, qui commence à lui peser. “Donc, en vingt-cinq ans de travail 

en URSS, j’ai réalisé cinq films,” dit-il. Il vit en Italie et en Suède, puis en France, où il meurt d’un cancer. Ce 
départ engendre un profond sentiment de déracinement chez le cinéaste. C’est la nostalghia, mot que l’on ne 
peut traduire selon lui : “Ce sentiment de lancinante mélancolie qui m’épuisait, loin de ma maison et des miens, 
et qui remplissait chaque instant de ma vie. C’est cette impression de dépendance obsédante à l’égard de son 
passé, comme une infirmité de plus en plus dure à supporter, qui porte le nom de nostalghia…” (Le Temps scellé). 
À distance de sa terre natale, séparé de son fils (que l’administration soviétique n’autorise à venir le retrouver 
qu'après l’annonce de sa maladie en 1986), Tarkovski éprouve une souffrance qu’il retranscrit dans ses films. 
Nostalghia (1983) évoque un double exil, celui de Gorchakov et celui de son sujet d’étude, Sosnovski, musicien 
russe (pour lequel, d’ailleurs, le retour aux racines n’est pas un soulagement, puisqu’il se suicide sitôt rentré en 
Russie). Le film est tourné en Italie, et c’est bien là-bas que l’action est censée se dérouler. Mais, du fait de la 
manière de filmer de Tarkovski, on peut avoir l’impression qu’en réalité c’est plutôt la Russie qui est montrée. 
L’image renvoie davantage aux leitmotives de Tarkovski (la boue, les espaces brumeux, la grisaille, la pluie…, 
autant de caractéristiques des espaces russes dans ses œuvres précédentes) qu’aux paysages italiens ensoleillés, 
comme si le regard du cinéaste (ou celui de Gorchakov) transposait par-dessus ces décors inconnus l’image du 
pays natal qui lui manque tant. Malgré sa culture orthodoxe russe, Tarkovski s’engage pleinement dans le 
militantisme religieux, et rejoint le “mouvement intégraliste” de Jean-Paul II à la suite de son arrivée en 
Occident. Pourtant, le 3 janvier 1987, il est enterré dans le cimetière orthodoxe de Sainte-Geneviève. Sur son 
tombeau se trouve une croix orthodoxe, fragment de Russie, souvenir de son pays bien-aimé en ces terres 
étrangères. Ainsi, la relation de Tarkovski à l’URSS est complexe : en dépit de l’attachement qu’il éprouve pour 
sa terre, qu’il met à l’honneur dans ses films, il se heurte aux exigences des autorités soviétiques. L’exil est un 
déchirement, traduit par l’évocation de la nostalghia au sein de ses films. 
 
 

Le Miroir,  (58’18’’ – 1h03’30’’) 
 
Le montage évoque la résurgence du passé dans le présent par le jeu d’aller-retour entre les images 

d’archives et les images fictives. Tarkovski intègre dans son propre souvenir personnel la mémoire collective 
du peuple russe. Ce processus de remémoration se base sur la diversité des points de vue : le cinéaste annexe 

à sa propre conscience meurtrie la souffrance du corps russe tout entier. Il fait donc jouer ensemble le passé 

et son propre passé. Il interroge le rôle joué par la Russie dans l’Histoire mondiale (et dans son histoire 
propre), ainsi que le sens à donner à la Russie (qu’est- ce qui fait la Russie ?) en fonction du sens de l’Histoire, 
lequel est profondément remis en question. Tarkovski évoque un destin de la Russie qui semble transcender le 

temps historique : ainsi, la Russie semble prendre le pas sur l’URSS. 
 



V... Violence 
 
« […] Plus clairement que jamais, il voyait maintenant que l’art, toujours et sans trêve, a deux 
préoccupations. Il médite inlassablement sur la mort et par là, inlassablement, il crée la vie. Le 
grand art, l’art véritable, celui qui s’appelle l’Apocalypse et celui qui la complète. » Boris Pasternak, 
Docteur Jivago (1957). 
 
Les personnages tarkovskiens sont tous habités par des démons intérieurs, qui les rongent et les 
angoissent, les plongeant souvent dans des questionnements métaphysiques. Ainsi, le cinéaste 
part de son histoire, très personnelle, très autobiographique, pour aboutir à des réflexions plus 
universelles sur la violence au cœur des relations humaines. 
 

       
 
 
 
La violence de la guerre et  ses conséquences 
 
 Tout d'abord, une place importante est accordée à la guerre dans les films d'Andreï Tarkovski. 
Présentée comme une forme de violence sourde, une menace permanente pesant sur les personnages : du 
bouffon, au jeune enfant, en passant par les jeunes amoureux ou les moines… Tous font face à des scènes de 
barbarie. Même la composition des images révèle cette blessure que le cinéaste garde de la guerre. Rappelons-
nous ce sublime plan de L’Enfance d’Ivan, où des éléments « explosés » d’un boyau transpercent le cadre et 
semblent menacer le jeune garçon se dressant devant. La bande sonore, les bruitages et la rapidité brutale du 
montage renvoient eux aussi par moments à une violence inouïe – comme celle des visions cauchemardesques 
d’Ivan ou des hallucinations de Galtsev sur les lieux de sa mort. En fait, les films de Tarkovski dénoncent plus 
généralement les « erreurs » politiques et la violence humaine  (telle celle qui inspire une terrible peur à la 
jeune femme du Miroir, paniquée à l’idée d’avoir fait une erreur dans son article ou encore celle donnant lieu à  
la poursuite d’une sorcière dans Andreï Roublev). Nous remarquons  que la guerre est dans ses films quasi « 
déshistoricisée », et devient une condition monstrueuse, faisant des hommes des « mutants », les 
déshumanisant (Ivan perd son innocence d’enfant, le bouffon perd de sa nonchalance lorsqu’il fait face à son 
bourreau...). Ainsi, Andreï Tarkovski pose un regard sur son passé, son traumatisme de la guerre et le départ de 
son père dans son enfance – nombreux sont les personnages orphelins dans ses films, puis plus tard sur la 
douleur de l’exil. 
 La violence se révèle alors aussi dans une solitude écrasante, étouffante, comme dans Nostalghia, où 
Gortchakov erre loin de sa terre natale, dans des paysages froids et brumeux. 

Andreï Roublev, 1966 



 

La violence vécue par le peuple Russe 
 
 Cependant, plus que des épopées historiques, ses films se présentent essentiellement comme des 
réflexions sur le sentiment d’être Russe et l’attachement à sa terre natale. On le ressent à travers son refus 
d’adopter une unité dramatique traditionnellement bouclée autour d’un seul nœud central (Le Miroir en est le 
plus révélateur, par son apparence « décousue »). On peut deviner une allégorie du peuple Russe à travers ses 
personnages, victimes d’une société trop matérialiste (l’écrivain ou le Stalker, dans Stalker, s’en plaignent et la 
rejettent) et trop injuste (les innocents meurent et les « fous » - ou plutôt les incompris – se sacrifient pour 
sauver le monde). Ainsi, Tarkovski rend compte de la véritable Passion que le peuple Russe a connu, de sa 
souffrance et de la tragédie de l’Histoire (Andreï Roublev). Dès lors, on peut affirmer qu’il accomplit « le pari de 
contenir toute la Russie » dans ses films, puisqu’ils renvoient en permanence à la mémoire collective Russe, 
autant à ses injustices qu'à leur violence. On remarque d’ailleurs que Tarkovski adopte cette démarche de façon 
plus générale en faisant aussi allusion aux dangers du nucléaire, de la radioactivité (c’est la fin du monde dans 
Le Sacrifice) et d’une science privée de conscience. 
 
 
La violence des relations entre les hommes 
 
 Cela n’empêche pas que ses films privilégient l’introspection d’un seul individu au détriment du point 
de vue de héros véhiculant une idéologie patriotique « lissée ». Comme dans de nombreux films dits du 
« dégel » - on peut penser à Ciel pur de Tchoukhrai ou encore au Destin d’un homme de Bondartchouk - ces 
« retours sur soi » révèlent une violence intérieure encore plus forte qu’à l’extérieur. En effet, la violence semble 
naître des relations et du manque d’amour. Les personnages ont de nombreux traits communs avec ceux de 
Tchékhov, en conflit, et rappellent la violence des échanges entre les hommes telle que Nikita Mikhailkov la met 
en scène dans ses films. Les relations, la communication et l'entente posent problème. Les paroles, incessantes, 
tumultueuses, n’aboutissent à rien, ses personnages manquent d’amour ou de reconnaissance, qu'ils cherchent 
ou fuient sans trouver d’apaisement. La violence, à cet égard, est paroxystique : les personnages de Tarkovski 
cherchent et attendent quelque chose qu’ils ne peuvent atteindre, ne peuvent connaître. Leur finitude, leur 
faiblesse et monstruosité fondent le malheur des hommes, et son irrésolution apparaît être la plus grande des 
violences, car fatale. 
 
 Malgré tout, cette violence qu’Andreï Tarkovski illustre dans tous ses films ne traduit pas une cruauté 
envers ses personnages. Il se sert des faiblesses de l’homme et des maux de l’humanité, de la violence qu’ils 
suscitent en chacun, pour en faire des œuvres d’art. Sa vision cinématographique peut être illustrée par cette 
citation tirée des Pensées (Livre VI, fragment 420) : L’homme, « s'il se vante, je l'abaisse; s'il s'abaisse, je le vante; 
et le contredis toujours, jusqu'à ce qu'il comprenne qu'il est un monstre incompréhensible ». Car la violence dans 
les films de Tarkovski ne serait qu’une forme de catharsis hautement métaphysique. 
 
 

Andreï Roublev (1h12’34’’-1h15’40’’) 
 
La violence gît aussi au cœur de la création pour Andreï Tarkovski. Ainsi, Andreï Roublev traverse une crise qui 
l'empêche de peindre Le Jugement dernier, notamment pour la peur et la violence que l'effrayante 
représentation met en lumière. A cette frustration dans le processus de création s'ajoute la politique. En effet, 
par vengeance envers son frère rival, pour qui les sculpteurs annoncent qu'ils vont travailler, le Grand duc envoie 
ses gardes dans la forêt afin de tuer ou de crever les yeux des artisans. Le montage de la séquence superpose à 
cette violence le geste rageur et impuissant de Roublev, qui macule de noir le mur blanc de l'église. 

 

 



W… « Words, words, words » 
 

Cette citation de Shakespeare qu’on retrouve dans Hamlet dénonce un langage inefficace, 
des mots sans réelle profondeur. Tarkovski utilise cette citation dans Le Sacrifice pour 
illustrer la remise en question de la parole à laquelle Alexandre fait face. Dans l’œuvre de 
ce cinéaste, la question de la parole est mise en avant de manière diversifiée, ce qui 
témoigne des interrogations de Tarkovski sur le pouvoir de sa parole. 
 

 
 
 
 
Le mutisme des enfants 
 
 Le langage chez les enfants est souvent réduit par des incompétences physiques. Dans Stalker, Ouistiti 
est handicapée, elle ne peut marcher, mais elle est également muette. Cette incapacité de s’exprimer semble 
alors rendre compte de plusieurs choses : cette enfant est innocente, le langage ne vient pas ruiner son âme 
d’enfant. Mais cela peut aussi témoigner de sa force d’esprit qui ne s’égare pas dans l’usage inutile de la parole. 
Cette enfant semble liée à la Zone, espace dans lequel se trouve la Chambre des désirs. Ouistiti incarne alors 
une certaine spiritualité qui est illustrée par ses pouvoirs télé-kinésiques. Ces derniers semblent alors remplacer 
la parole de cette jeune fille. Mais elle paraît mature du fait de sa condition. Elle lit des poèmes qui semblent 
résonner en elle comme nous pouvons le voir dans la dernière scène de ce film. Son mutisme n’est alors pas 
réellement présenté comme un handicap. L’autre enfant muet est le petit garçon du Sacrifice. Contrairement à 
Ouistiti, son handicap est provisoire car il est dû à une opération des amygdales qui le prive de la parole le long 
du film. Cette incapacité de prendre la parole témoigne ici également de l’innocence de l’enfant mise en 
opposition aux paroles inutiles des adultes qui l’entourent, et  qui ne sont que des bavardages. Au début du film, 
Alexandre souhaite discuter avec lui alors qu’il ne peut pas parler : ces discussions sont en réalité de longs 
monologues dont le petit garçon se nourrit. C’est la dernière phrase du film qui témoigne de l’interrogation du 
petit garçon autour du langage. Il cite l’Evangile selon Saint Jean et dit alors : « Au commencement était le Verbe, 
pourquoi Papa ? ». Il s’interroge alors sur l’usage de la parole d’Alexandre qui décide de s’enfermer dans le 
silence. Cela nous amène donc à étudier la remise en question de la parole chez Tarkovski. 
 
 

Une remise en question de la parole 
 
 L’œuvre de Tarkovski ne compte pas seulement des mutismes involontaires. Certains personnages 
décident de s’enfermer dans le silence du fait d’une remise en question du langage. C’est le cas d’Alexandre 
dans Le Sacrifice. Il traverse une crise après l’annonce d’une guerre nucléaire. Il est prêt à tout sacrifier pour 
sauver le monde et décide alors de s’enfermer dans le silence. Il commence par renier son métier de comédien 
et renie alors dans le même temps le langage théâtral inefficace. Ce personnage, qualifié d’intellectuel, usait 
beaucoup de la parole à travers diverses citations littéraires. Mais ses discours sonnent creux. Ses nombreux 

Andreï Roublev, 1966 Le Miroir, 1975 



monologues donnent l’impression de quelqu’un qui parle pour ne rien dire.  Il décide alors de sacrifier sa vie 
pour sauver le monde : « Il détruit son foyer, se sépare de son fils, qu’il aime pourtant au-delà de tout, et il 
s’enfonce dans le silence... » (Le Temps scellé). C’est lorsqu’il abandonne la parole et commence à agir qu’il est 
vu comme un fou. « Il a pris en haine toutes les paroles de l’homme vides de sens et se réfugie dans le silence, 
où il espère trouver ne fût-ce qu’une parcelle de vérité » (Le temps scellé).  Le langage est donc inefficace dans 
son utilisation commune. L’échec du langage est mis en avant dans Stalker. L’écrivain qui use beaucoup de la 
parole n’ira pas au terme de ce qu’il recherche. Son manque de courage face à la difficulté l’empêche de 
remettre en question sa parole comme Alexandre le fait.  De la même manière, Andreï Roublev décide de 
s’enfermer dans le silence et ce, pendant une quinzaine d’années. Mais ce choix n’est pas exactement fait pour 
les mêmes raisons : ce peintre d’icônes met de côté le langage dans le même temps où il met de côté la 
création artistique. Il refuse de peindre une « illustration » du Jugement dernier de peur d’effrayer les hommes 
et s’interroge alors sur le pouvoir de l’art. 
 
 

Langage et création 
  
 Dans Le temps scellé, Tarkovski s’interroge sur le rôle de l’artiste. Par son cinéma, il prend la parole et 
partage sa vision du monde. Pour lui, la parole est toujours liée avec la capacité d’expression d’un artiste. Le 
langage est alors lié à la création. Au début du Miroir, nous pouvons voir un adolescent bègue qui suit une 
séance d’hypnose pour se libérer de son handicap. Il guérit en prononçant la phrase « je peux parler » et lance 
ainsi le début du film. Nous pouvons comparer alors ce jeune garçon à Tarkovski lui-même qui réussit à prendre 
la parole avec son cinéma. L’accès au langage est donc un accès à la création. Dans Andreï Roublev, ce peintre 
abandonne la parole en même temps qu’il abandonne l’art. C’est avec la révélation de la cloche de Boriska que 
Roublev retrouve la foi et se remet à parler. Ses mots illustrent un nouvel espoir dans l’art. Il essaye de redonner 
la confiance qu’il avait perdu à l’enfant qu’il « adopte ». Ce langage particulier illustré par l’art semble être sacré. 
Il a une signification particulière qui ne peut varier en fonction de la traduction. C’est au début de Nostalghia 
que Tarkovski montre qu’il refuse les traductions possibles d’un poème russe. Le beauté du langage est de 
même particulièrement mise en avant dans l’œuvre de ce cinéaste avec les nombreuses citations des poèmes 
de son père, Arseni Tarkovski. 
 
 
 

Le Sacrifice (17’50’’ - 18’40’’) 
 
Dans cet extrait, nous pouvons voir Alexandre assis contre un arbre monologuant avec diverses pensées 
intellectuelles. Il parle au petit garçon qui ne lui répond pas du fait de son mutisme temporaire. Mais 
Alexandre remet en cause sa conversation mêm,e qu’il ne voit que comme des bavardages incessants. C’est 
dans cet extrait qu’il cite la fameuse phrase de Shakespeare « Words, words, words ». Ce personnage 
comprend à ce qu’elle signifie dans le même temps où il s’interroge sur l’efficacité du langage. Il remet en 
cause la parole et se demande « pourquoi parler, alors ? ». Ce début du film annonce son futur silence. La 
parole doit alors être remplacée par une action, chose faite avec le sacrifice final. Ce n’est qu’alors que l’enfant 
accédera à la parole... 
 

 
 
 
 
 
 
 



X … Xylème 
 
Comme un vaisseau du xylème qui porte la sève des racines aux feuilles, le cinéaste Andreï 
Tarkovski porte la Russie et fait vivre ses origines qui lui tiennent à cœur. La Russie n’étant 
rien sans ses paysages verts, il laisse une place très importante à la nature et à la 
végétation dans ses œuvres. On dira même de lui qu’il est un cinéaste « organique et 
végétal ». Ainsi, le thème de l’arbre est récurrent. Parfois seul et puissant, parfois en forêt, 
l’arbre est partout chez Tarkosvki et ne cesse de raconter des histoires. Il permet de 
réveiller la nature à l’intérieur du spectateur, son âme originelle et son désir de pureté. 
Dans chaque film, les racines, les plantes, les arbustes et les arbres sont conscients : ils 
pensent. Des buissons jusqu’aux algues, chaque végétal est mu par des mouvements 
mystérieux, qui parlent et rajoutent de la poésie au cinéma tarkovskien. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
La place du végétal dans l’esthétique de l’image 
 

Bien souvent, l’arbre chez Tarkovski n’est pas le sujet premier de l’image, mais joue un rôle visuel décisif. En 
effet, il coupe l’image, symbolise la rupture ou la menace. Quand la caméra suit le tronc, l’arbre contribue au 
symbole de l’élévation et de l’envolée de l’âme vers le rêve ou l’amour. Le sous-bois instaure une unification de 
la représentation. Le regard ne se laisse attirer par aucun détail, frappé par la répétition du motif vertical du 
tronc et par l’absence de perspective. La blancheur des écorces des bouleaux fait elle aussi ressortir les visages 
en apportant de la lumière à l’image. Les arbres accompagnent la chorégraphie de la scène. Les mouvements 
des personnages et le trajet de la caméra s’organisent autour d’eux, avec eux. 

 
Quand le bois n’est pas sous forme de forêt, il peut être développé en plusieurs motifs, qui enrichissent 

l’image de formes et de symboles. 
Nous pouvons prendre  deux exemples : 
- La barque dans Andrei Roublev. 
En fait, la composition plastique développe "un passage" d'une forme verticale, statique et puissante (l'arbre) à 
une forme horizontale, dynamique et légère (la barque). 

Le Sacrifice, 1986 

Andreï Roublev, 1966 

Nostalghia, 1983 



- Le poteau électrique dans Nostalghia 
Ici, cette figure devient "phénoménale" : nous pouvons observer une cohabitation entre le poteau vertical 
(comme axe du monde) et l’arbre au centre de l’image (dimension plastique). 
 
 

Le végétal comme symbole de la vie 
 
(Temps, fragilité de la vie, force des arbres, puissance…) 
 

L’œuvre de Tarkovski est fondée sur de nombreux paradoxes. Elle tient bien souvent à des tiraillements 
de l’âme humaine et à des contradictions de pensée. Ainsi, la végétation légère (algues, feuillages) contraste 
avec la puissance et l’immobilité des arbres. Ces derniers introduisent un rythme non humain, un interminable 
écoulement de durée, et une profondeur de temps. Notre perception du monde et du temps tourné vers 
l’avenir et les changements, orientée dans l’espoir d’un progrès, l’attente d’une amélioration, se heurte à l’arbre, 
image immobile d’un temps figé. Les personnages sont inscrits dans une durée qui dépasse celle du film. 
L’œuvre s’inscrit non seulement dans le temps de la Nature mais aussi dans celle de l’Histoire et de la mémoire 
collective. 

 
Dans la scène de L’Enfance d’Ivan avec Macha, les jeux de séduction et de possession, l’attente et la 

déception réciproques, la violence et la légèreté sont amplifiés par les lignes et l’étouffement visuel provoqué 
par le bois. Or, le bois symbolise la temporalité longue, comme si Tarkovski s’élevait au-delà des simples 
évènements historiques pour évoquer d’un point de vue plus métaphysique la condition humaine soumise au 
flux du temps. 

 
 

Les racines russes de Tarkovski 
 

Impossible de comprendre l’œuvre de ce grand cinéaste sans connaître le sentiment de nostalgie. Chez 
Tarkovski, tout ramène à l’enfance, la maison et la patrie. Il n’est d’ailleurs pas rare que les paysages se 
confondent. Dans Nostalghia, l’extérieur russe dégouline dans l’intérieur italien de Domenico, et le personnage 
de Gortchakov est perdu voire malade tellement sa terre natale lui manque. La clarté du paysage s’oppose à 
l’obscurité de la figure du personnage, tout comme le souvenir positif de la Russie s’oppose à sa vie sombre en 
Italie. Tout est mélangé : la réalité, le rêve, le fantasme. Les feuillages que nous pouvons observer par la fenêtre 
ouverte sont en couleur, ce qui nous ramène à la réalité et à la lucidité du personnage face à sa mélancolie. On 
retrouve l’idée de plante et de nature à l’intérieur d’une maison. La pureté de la Russie s’invite dans son esprit, 
et l’appelle à revenir à ses origines. 

 
 
 

Le Sacrifice (3’15’’-5’40’’) 
 
Selon la légende, le moine Johan a arrosé un arbre mort qui s’est mis à revivre. Croyant à la foi, Tarkovski 
évoque ce miracle à travers son dernier film, Le Sacrifice, et le personnage d’Alexandre. Quand celui-ci arrose 
son arbre mort (photo en début d’article), la caméra opère un mouvement ascendant  : de l’enracinement 
dans une tradition humaniste d’Alexandre jusqu’à son sommet qui nous révèle non pas un ciel mais une mer 
brillante, image de la liberté fondamentale de l’homme. Cette séquence met en scène le dépassement de 
l’Humanité et le défi de la transcendance. Cet arbre, l’artiste ne l’arrose pas pour lui mais pour des fils qui 
prendront la relève de la création, avec la même aspiration à un accomplissement de la liberté humaine, 
dans la capacité à aimer l’autre. Il est le symbole de la génération nouvelle, celle du XXIème siècle, qui 
contemple le chaos du XXème siècle par les films de Tarkosvki, ce dernier film qu’il dédie à son fils... 
 

 
 
 



Y ... Yin-yang 
  

Dans le Sacrifice, le symbole du yin-yang est visible sur le peignoir que porte Alexander. Il 
renvoie à un équilibre, une harmonie, crées à partir d'une dualité. Ainsi, même si ce 
symbole est uniquement représenté dans le Sacrifice, le cinéaste tente au sein même du 
chaos, d'atteindre l'harmonie. 
 

"Depuis ces temps lointains, et surtout au cours de la pénible phase d'élaboration du 
scénario, je n'ai cessé d'être préoccupé par l'idée de l'équilibre, du don de soi, du sacrifice, 

par le yin et le yang de l'amour et de l'individu. Tout cela était devenu partie intégrante de 
mon être et se concrétisa encore plus en Occident." 

Tarkovski à propos du Sacrifice 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
L'harmonie vue du chaos 
 
 Les personnages tarkovskiens sont des personnages en quête d'un équilibre, qu'il faut rétablir ou qui 
est menacé. Dans les deux cas, ils s'élancent d'un chaos, d'un doute, d'une angoisse, pour atteindre une 
harmonie, une plénitude. Ainsi, Ivan s'élance dans cette quête depuis les méandres de la Seconde guerre 
mondiale, Andrei Roublev dans les tourments et la violence du 15ème siècle, Kelvin dans l'oppressante station 
Solaris, le Stalker dans une Zone dévastée, Gortchakov dans une Italie embrumée et Alexander depuis l'annonce 
d'une guerre nucléaire. Alors que l''Homme a lui même dénaturé la terre des origines avec violence comme le 
raconte Alexander à Maria à travers l'anecdote du jardin dans le Sacrifice, les personnages tarkovskiens tentent 
de réétablir une harmonie au sein même de cette terre dénaturée par le progrès de l'Homme. Car s'il demeure 
une once d'harmonie à laquelle ces personnages peuvent aspirer, elle se trouve dans la nature. Ainsi, les longs 
plans sur les algues ondulant dans une rivière, ou sur les feuilles bruissant sous le coup du vent au début de 
Solaris offrent au personnage une certaine plénitude que le travelling de la voiture dans la ville fait 
instantanément disparaître. 
 
 

Le souvenir et le rêve, échappatoire au chaotique 
 
 Ainsi, les personnages ne pouvant aspirer à l'harmonie, le souvenir et le rêve sont des moyens utilisés 
par le cinéaste pour leur permettre d'échapper, pendant quelques minutes au chaos. En ce sens l'harmonie vue 

Le Sacrifice, 1986 



du chaos, ce sont aussi les rêves émerveillés d'Ivan qui plongé au milieu des désastres de la guerre, se réfugie 
sur une plage, les souvenirs d'enfance d'Aliocha dans le Miroir qui, mourant de culpabilité, repense à sa datcha, 
et au visage doux de la mère ou encore, la contemplation du tableau de Brueghel l'Ancien par Kelvin dans 
Solaris  lui permettant de réétablir une connection avec sa terre. Enfin, dans le cas le plus extrême, les 
personnages peuvent également trouver un échappatoire au chaotique, par la mort. Ainsi, Gortchakov à la fin 
de Nostalghia atteint-il la plénitude. Le dernier plan le met en scène, avec son chien et sa datcha, à l'intérieur 
des fondations d'une cathédrale russe. Le visage de l'homme est apaisé, il a retrouvé sa terre natale, terre dont 
il avait été déraciné dans le film. 
 
 

Le sacrifice, ultime espoir de retour à une harmonie 
 
 Le dernier espoir des protagonistes reste alors le "sacrifice de soi" qui peut peut-être permettre de 
réétablire une harmonie dans ce monde chaotique. C'est tout le sens du sacrifice guerrier d'Ivan dans l'Enfance 
d'Ivan, des sacrifices de Domenico et Gortchakov dans Nostalghia ou encore d'Alexander dans le Sacrifice. 
Justement, dans ce même Sacrifice, le lien entre quête d'harmonie et sacrifice est explicité. Tout au long de la 
séquence où la maison d'Alexander brûle, ce dernier observe l'incendie dans son peignoir orné du symbole du 
yin-yang. L'harmonie est parfois réétabli, on le voit à la fin de Nostalghia lorsque Gortchakov apaisé a retrouvé 
son chien, sa datcha et les murs de la cathédrale de sa Russie natale mais malgré le sacrifice de certains 
personnages, cette harmonie n'est pas toujours réétablie, ainsi le sacrifice d' Andrei Roublev ne permet pas de 
stopper la violence. Mais la réalisation de ses films est également un sacrifice de la part du cinéaste. En dépit et 
en fonction des difficultés rencontrées, Tarkovski a sacrifié sa vie pour son oeuvre et les feux purificateurs de 
ses films rétablissent une harmonie si chère au cinéaste. 
 
 

Nostalghia (1h57'51’’) 
 
Si une seule séquence devait résumer la vision de l'harmonie du cinéaste, ce serait celle-ci. Le travelling 
arrière révèle l'homme russe apaisé ayant retrouvé les traces sensibles de son histoire, de sa culture et de sa 
terre natale, traces sensibles recomposées par le cinéaste au sein du même plan. Ainsi, le personnage se 
trouve sous une lumière blanche, dans l'enceinte de la cathédrale, à proximité de la datcha familiale et de 
son chien, derrière une flaque d'eau où se reflète les arcs de l'église. L'harmonie est rétablie au-delà de la 
mort. 
 

 



Z... Zone
Dans Stalker, la Zone est cet espace étrange et inquiétant qui obéit à des lois dénuées de

logique.  C’est un « labyrinthe de pièges complexes » comme dit  le Stalker,  dans lequel

malgré tout on veut à tout prix se rendre. Dans Stalker, c’est l’espace d’une nature variée

vivante et indomptée dans laquelle trois personnes (un professeur et un écrivain guidés

par un stalker) se rendent en quête de sens.

La Zone est dans Stalker ce vaste no man’s land qui n’appar�ent à personne, dans lequel on dit qu’une

météorite s’est écrasée, chamboulant les lois de la logique et créant ainsi la chambre des désirs, exauçant les

vœux de ceux qui  s’y  rendent.   Aussi,  La Zone semble être cet  espace indé#nissable,  indéterminé et non

délimité. Elle possède une iden�té visuelle et organique très forte.

Une nature inhospitalière

La Zone dans Stalker, c’est une étendue de nature mystérieuse, interdite d’accès, et dans laquelle on

veut à tout prix se rendre. Elle dénote radicalement de la ville : elle est ce(e nature abondante, organique et

variée. On sait instantanément lorsque l’on pénètre dans la zone, cela est caractérisé par le passage en couleur

du #lm. Pour autant il ne s’agit pas d’une nature ,eurie et organisée, un jardin d’Eden, comme on pourrait le

supposer par le passage à  la couleur,  mais  bien d’une nature épaisse  et  marécageuse,  sous la pluie et le

brouillard, « C’est la terre russe » disait Tarkovski. La nature de la Zone est d’être indomptée par toute trace

humaine, à l’inverse du jardin d’enfance d’Alexandre dans Le sacri
ce, qu’il trouve dépossédé de son iden�té

après qu’il  fut taillé et organisé. Ainsi,  elle est dangereuse pour ceux qui s’y aventurent, les êtres humains

doivent se soume(re à ses lois dénuées de logique apparente, ce qui crée comme e3et une constante tension

sourde, une crainte environnante que tout bascule et que la nature se retourne contre les trois hommes. 

Un espace hors du temps

La Zone est aussi cet espace où le temps semble s’écouler di3éremment : elle semble là encore n’obéir

à aucunes lois de physique et de logique : la Zone semble ne pas être soumise à ce temps de la répression

poli�que  que  l’on  expérimente  en début  de #lm en  sépia.  On  pourrait  supposer  à  la  vue  des  bâ�ments

délabrés, des poteaux électriques isolés, que la zone est dans un temps post apocalyp�que, voire même post

Stalker, 1979



guerre nucléaire.  Le long travelling suivant le cours de l’eau illustre en ce sens ces ves�ges de l’humanité

ensevelis par la terre marécageuse de la Zone : des icônes religieuses, des pièces d’or, une mitraille(e, un

détonateur de bombe... Pour autant, le temps semble s’écouler di3éremment dans la Zone, on ne sait pas

combien de temps dure le voyage, il n’obéit pas aux lois du temps conven�onnel.  De plus la Zone semble

irriguée par une instance supérieure. « La présence de Dieu se manifeste dans son absence » disait Pascal, c’est

l’impression générale que dégage la Zone : on craint une puissance supérieure à chaque pas, la nature semble

habitée, elle ne subit aucune loi : il pleut d’un espace à l’autre par exemple. Antoine de Baecque disait de la

Zone qu’on avait l’impression de la parcourir comme si on traversait « un organisme malade ». La Zone est un

véritable corps animé, elle obéit à une instance supérieure et immanente qui peut à tout moment se retourner

contre le des�n humain. Malgré tout, la Zone est le passage obligé, c’est l’épreuve transitoire avant la Chambre

des désirs qui peut exaucer n’importe quel souhait, à condi�on qu’on y parvienne. 

Un acte de foi

Pourtant selon Tarkovski « La Zone ne symbolise rien, pas plus d’ailleurs que quoi que ce soit d’autre

dans mes #lms. La Zone, c’est la Zone. La Zone, c’est la vie.  »  Par ce(e cita�on issue du Temps scellé, nous

comprenons que la zone n’est qu’un espace vide, qui n’est peut-être pas régi par une instance divine. «  La zone

n’existe pas. C’est le stalker lui-même qui a inventé sa zone. Il l’a créée pour pouvoir y emmener quelques

personnes très malheureuses, et leur imposer l’idée d’un espoir. La chambre des désirs est également une

créa�on du stalker, une provoca�on de plus face au monde matériel ».  La Zone ne signi#erait rien, elle n’aurait

comme sens que celui que l’on proje(e sur celle-ci. Pour autant, « Ce(e provoca�on, construite dans l’esprit

du stalker, correspond à un acte de foi ». La foi est capitale pour Tarkovski, elle irrigue chacune de ses œuvres.

La Zone renferme cet acte de foi, auquel on se soumet malgré tout par espoir d’une vie meilleure.  Ainsi, si l’on

croit sincèrement que la Zone est animée, celle-ci le devient. De même que l’important dans la Chambre des

désirs est d’y croire, de faire preuve de foi : « c’est l’unique endroit, comprenez-vous, où l’on peut encore venir

quand on n’a plus rien à espérer […] pourquoi voudriez-vous anéan�r… la foi ! » dit le stalker au professeur qui

veut détruire la chambre de peur que les êtres humains puissent en faire ce qu’ils veulent. Quand il n’y a plus

d’espoir, il n’y a plus que la foi pour sauver l’humanité.

Ainsi,  la  Zone  irrigue  #nalement  tout  le  travail  de  Tarkovski.  Elle  dépasse  Stalker puisqu’elle  est

caractérisée par une croyance, un acte de foi qui n’a comme sens que celui que l’on lui a(ribue. Tout comme

dans  Nostalghia où  Domenico doit  transporter  une bougie  allumée dans une piscine,  ou  comme dans  Le

Sacri
ce où Alexander doit brûler sa maison pour sauver l’Humanité de la menace nucléaire, la Zone, dans son

sens spirituel, dépasse largement l’espace limité entre le sépia et le passage à la couleur. La Zone pourrait

#nalement être dé#nie comme étant un acte de foi, auquel on décide de croire.

Stalker (1h22’41’’ – 1h24’41’’)

La Zone semble véritablement hors d’un temps conven!onnel. Le plan séquence suivant le court d’eau illustre

ce rapport par!culier au temps : entre cristallisa!on du passé et atemporalité. On ressent un certain sen!ment

d’instantanéité en suivant en plan séquence le cours d’eau. La nature par!cipe à nous inscrire dans un temps

du présent, un temps qui n’est pas 
gé. Pourtant, le plan séquence illustre une rétrospec!ve sur l’Histoire de

l’humanité : une peinture d’icône, des pièces d’or, une mitraille+e... Des fragments d’apocalypse, de 
ns du

monde qui ont eu lieu et qui peuvent encore avoir lieu, jusqu’à ce que la caméra s’arrête sur le Stalker endormi,

comme pour suggérer que malgré l’écoulement du temps,  l’humanité réapparaît  toujours,  elle ne fait  que

s’assoupir momentanément. Les temporalités se côtoient pour former une même rétrospec!ve sur l’Histoire,

dans un temps qui n’est pourtant nullement 
gé, qui exprime l’instantanéité d’un moment.  Ce+e scène illustre

en ce sens la théorie de la pression du temps qui, selon Tarkovski, n’obéit nullement à l’approche logique du

temps qui passe, mais bien à la sensa!on rela!ve et personnelle du temps qui s’écoule. 


