Antonio Caro (1950-), Colombia, 2007, peinture émaillée sur laiton, 104 X 146 X 3 cm et
Achiote, 2007, impression numérique, 75 X 148 cm.

Chaque année, des éléves de classes préparatoires littéraires (Khagne, spécialité d’histoire des
arts du lycée Saint Sernin, travaillent sous la direction de Monsieur Eric Vidal, conférencier et
médiateur au musée des Abattoirs. A I'occasion de chaque exposition, une visite-conférence devant
les ceuvres est alors organisée selon les choix de présentation et de commentaire des étudiants. Ce
parcours n’englobe pas toute I'exposition puisque seules certaines ceuvres individuellement
retenues sont analysées, et bien qu’elles soient mises en relation avec d’autres ceuvres de
I’exposition, toutes ne sont pas abordées. L’exposition est ainsi envisagée du point de vue particulier
et non exhaustif des étudiants, duquel surgissent des questionnements. Pendant environ deux
heures, les étudiants se font médiateurs afin d’établir un dialogue entre I'art contemporain, parfois
difficile a appréhender, et un public d’étudiants de différents horizons. Le projet ne consiste en rien a



donner une vérité absolue de ce que véhiculeraient les oceuvres, ou de ce que serait l'art
contemporain, mais plutot a observer et a se laisser guider par des interprétations souvent
suggestives.

C'est dans le prolongement de ces soirées de médiation, qui n’ont lieu qu’une unique fois pour
chacune des expositions présentées aux Abattoirs, qu’est venue I'idée de coucher ces commentaires
par écrit afin de donner une visibilité plus large a ce travail. Ces pages sont donc une version écrite
du parcours élaboré par les étudiants pour commenter chacune des expositions. Ainsi, ces articles
permettront de revenir sur I'intérét des expositions de I'année 2017 - 2018 en gardant une trace du
travail de réflexion des éleves. Et plus largement, chaque dossier constituera un outil d’archive et
d’analyse concernant ces expositions riches d’ceuvres originales et de thématiques complexes.

Medellin, une histoire colombienne a été réalisée en collaboration avec le Museo de Antioquia
de la ville de Medellin capitale de la région d’Antioquia, a 'occasion de I'année France-Colombie
2017. L’exposition réunit au Musée des Abattoirs une centaine d’ceuvres de différents médiums. Des
installations, des peintures, sculptures, et vidéos abordent ici I'histoire récente de Colombie, dont
I'histoire demeure trés imprégnée du conflit entre le gouvernement et les FARC (Forces Armées
révolutionnaires de Colombie), qui dura plus de cinquante ans. Une quarantaine d’artistes environ, le
plus souvent originaires de la région d’Antioquia et de Medellin nous offrent un ensemble d’ceuvres
trés diverses a travers cette exposition, qui dévoile les différentes facettes du conflit, et plus
largement le lien entre art et histoire. Ce corpus souléve effectivement I'interrogation sur I'intérét de
I’art dans I'histoire : quel regard I’histoire nous donne-t-elle sur I'art contemporain, et comment |'art
éclaire-t-il I'histoire d’une vision différente ? Chaque ceuvre traduit le regard particulier de I'artiste
sur le conflit et sur I'histoire colombienne plus ancienne, faite a la fois d’enjeux socio-politiques
complexes, mais également riche de cultures et de religions souvent en opposition. Le parcours du
visiteur est orienté par la succession des salles : Ressources naturelles, Misére, Violence, Pardon,
Mémoire sont autant de themes évoqués par ces ceuvres qui sont chacune exposées dans une salle
abordant un enjeu précis de cette histoire colombienne. « Medellin, une histoire colombienne » est
aussi traversée par des problématiques plus transversales, concernant notamment les notions de
profondeur et de surface. Les origines profondément ancrées du conflit colombien et ses
conséquences ressurgissent aujourd’hui encore, notamment de facon tres significative dans la
production artistique contemporaine. Nous vous invitons donc ici a découvrir ou redécouvrir les
ceuvres de cette exposition qui nous révelent les stigmates, les cicatrices d’une population et d’un
pays a l'identité morcelée et marquée par la guerre et la destruction.

Le circuit commence dans la deuxieme salle de I'exposition, Les ferments de la colére, dans
laguelle les ceuvres renvoient a des thématiques concernant la religion qui a aujourd’hui encore une
place prépondérante dans I'histoire et la culture colombienne, mais aussi aux acteurs politiques et
économiques qui sont interrogés sur leur responsabilité dans le conflit a la fois identitaire et
politique de la Colombie.



Ethel Gilmour, Nuestra sefiora, los de arriba, y los de abajo, 1986, huile sur toile, 75 x 75 cm

Cette ceuvre d’Ethel Gilmour, (1940-2008), artiste de nationalité américaine, prend place dans
une salle traitant davantage de I'aspect génétique de la Colombie, dans le sens ou celle-ci fait écho
aux origines colombiennes. Une urne funéraire azteque du Xlle ou Xllle siécle (conservée a Auch, au
musée des Jacobins) trone au milieu de la salle faisant allusion aux racines historiques de Colombie.
Celle-ci est entourée d’ceuvres qui évoquent les différents acteurs ayant composé l'identité des
civilisations colombiennes et plus largement d’Amérique latine : Le theme de la colonisation faisant
face a celui de la culture indigéne, puis la représentation des puissances politiques et militaires
également, souvent aux cotés de I'Eglise catholique, extrémement prégnante dans cette société, sans
oublier les pressions du capitalisme nord-américain sur I’Amérique latine, qui se condensent
notamment dans le trafic de cocaine.



Y

L'organisation de la salle semble évoluer circulairement a partir d’'un point de départ
représenté par cette urne aztéque : un point de départ des origines historiques se déployant vers
une histoire plus contemporaine marquée par différents facteurs anciens.

Le tableau se veut comme un portrait de la société contemporaine colombienne, traversée par
le fort contraste entre des personnages blancs, riches, provenant de I'élite aristocratique, et une
population indigéne métissée. Un vaste espace les sépare, une sorte de cour de ferme dominant la
partie inférieure de la toile. Celle-ci évoque d’emblée des réalités plus triviales que sont les travaux
agricoles, activité principale d’une population plus défavorisée. Dans cette assemblée de
personnages blancs, on retrouve les mémes acteurs présents dans la salle : Un membre du clergé



représentant le pouvoir religieux est ici figuré avec une grosse croix d’or autour du cou. Celle-ci
rappelle le crucifix central placé au sommet de la composition qui semble dominer I'assemblée. Un
militaire, général richement décoré, se tient a c6té d’'un homme face a un micro. Ce dernier semble
étre un politicien, peut-étre un chef d’Etat. Le reste du groupe est composé de personnages
richement vétus, de figures féminines trés maquillées, tout un ensemble figurant une société
mondaine et artificielle. Cette élite est majoritairement masculine et de couleur blanche, et fait face
a deux figures: une mere indigéne et son enfant, figurant la pauvreté et I'inégalité sociale. La
composition spatiale souligne ce déséquilibre entre une élite concentrée dans une petite partie
supérieure du cadre, et une population pauvre dans la majeure partie de |’espace restant. La mere
semble étre enserrée dans un enclos imaginaire, une forme rectangulaire presque ton sur ton
réalisée au pinceau. Elle est entourée d’une poule, d'un chien et d’un pot de fleur. Ces objets sont
comme les témoignages du quotidien miséreux de la population.

Ethel Gilmour, Nuestra sefiora, los de arriba, y los de abajo, 1986, détail



Or, ce tableau peut apparaitre comme la conséquence des années de colonisation et des
bouleversements culturels, n’ayant laissé ici que deux membres de la population indigéne originelle
dans un dénuement total, tandis que gouverne I’élite blanche. Toute cette peinture semble réalisée
de maniére faussement naive. Cela peut rappeler la tradition picturale des ex-voto d’Amérique
latine. Afin de remercier les saints pour une priere exaucée, des petites ceuvres sont peintes dans un
souci de narrativité et de symbolisme plus que de réalisme ce qui a été également exploité par Diego
Rivera. Les origines étrangéres de I'artiste lui donnent probablement un certain recul sur la société
latino-américaine dont elle s’inspire de la tradition picturale afin de renforcer le sens de sa peinture
et de la nourrir davantage symboliquement. La majorité des artistes latino-américains ayant eu une
place sur la scene artistique étaient des artistes ou bien d’origine européenne, ou bien ayant connu
I'art européen par le biais de leurs études. Cela s’est traduit par une forte influence occidentale dans
un premier temps, a laquelle succéde aujourd’hui I'expression d’artistes donnant la parole a
I'indigénisme et aux opprimés d’une élite écrasante. Cette ceuvre est donc a mettre en relation avec
les autres productions présentes dans cette salle, montrant a la fois les causes et les conséquences
de tant de bouleversements culturels, sociaux et politiques.

Quentin Bernet



Francisco Antonio Cano (1865-1935), Horizontes, 1913, huile sur toile, 95x150 cm

Ce tableau est réalisé en 1913 par I'artiste Francisco Antonio Cano (1865-1935), originaire de la
région d’Antioquia prés de Medellin. Ce dernier effectue dans un premier temps ses études en
France, aux Beaux-arts de Paris, ou il suivra notamment les cours du célébre peintre impressionniste
Claude Monet. Il y acquiert une formation tres académique, qui transparait dans sa technique et son
style. La peinture a I'huile, I'aquarelle et la sculpture sont autant de techniques classiques qui
marquent son ceuvre, grandement influencée par I’art occidental.

L'ceuvre Horizontes, datée de 1913, est bien représentative de cette influence qui lui permet
de s’imposer sur la scéne artistique au début du XXe siécle. En effet, durant cette période le
continent américain et en particulier 'Amérique latine, éprouvent un besoin d’imitation de l'art
européen qui se trouve a la téte des avant-gardes artistiques. L'Europe et Paris en particulier,
constituent alors un véritable pdle des arts en tant que carrefour de différentes cultures et influences
artistiques majeures. Dans cette peinture, on peut d’emblée distinguer des références bibliques
malgré un théme profane: on observe en effet un couple de colons, tourné vers I'horizon que
I’'hnomme pointe du doigt. La femme qui 'accompagne, un bébé dans les bras évoque une Vierge a
I’enfant, et 'ensemble rappelle nettement la Sainte Famille, motif chrétien récurrent dans I’histoire
de l'art occidental. Cette femme est d’ailleurs vétue de bleu, couleur associée a la Vierge depuis la
Renaissance. On peut également reconnaitre dans la position de I'lhomme au bras tendu vers
I’horizon le motif de la création d’Adam, représenté par Michel-Ange au plafond de la chapelle
Sixtine. Derriére cette famille de colons, s’étend une vaste forét luxuriante évoquant la nature
encore vierge de I'Eden biblique. Le titre Horizons peut s’interpréter a la fois au sens propre et
figuré : la famille se tourne vers cet horizon qui prend ici la dimension symbolique de I'avenir. Cette
derniere espere un futur prospére. Mais c’est aussi la conquéte d’Antioquia au XIXe siecle qui est ici



dépeinte, moment fondateur de I'histoire colombienne dont Francisco Cano a des témoignages plus
ou moins directs. Le succes de cette peinture peut s’expliquer par le fait que Cano a réalisé une
image correspondant a I'idée que se faisaient les colons de I'immigration a I'origine de la fondation
de la ville. En effet, ce tableau est devenu un élément majeur de la culture et de I'identité régionale
de Medellin, notamment par le biais d’'une expression artistique tres occidentale.

Carlos Uribe, Horizontes, 1999, impression numérique sur toile, 102 x 201 x4 cm

Or ce paradoxe d’une identité colombienne fondée sur des références occidentales est mis en
avant dans des ceuvres plus contemporaines. La salle 3, intitulée Ressources naturelles, comporte
justement I'une d’entre elles. L’historien et artiste Carlos Uribe (1964- ) a en effet choisi de détourner
Horizontes par une toile du méme titre réalisée en 1999. Le champ visuel s’est ici élargi pour laisser
place sur la droite a un ajout numérique représentant un champ de coca survolé par un avion. Un
faux cadre de bois modeste est également ajouté. Par cet empiecement, I'ceuvre initiale perd tout
son caractere chaleureux et la douceur des traits de la peinture a I'huile est ici remplacée par la
surface froide, reproduite numériquement. Cette image apparait comme la version modernisée de la
toile de Cano, et les éléments apposés en changent radicalement le sens. Le cadre bouche désormais
I’horizon, celui-ci est d’ailleurs fait d’'un matériau modeste, peu travaillé et loin de la richesse que les
colons s’attendaient a trouver. Sur la droite, I'espace montré du doigt par la figure de I’homme est
celui d’une nature toujours aussi luxuriante, mais qui évoque les plantations de coca, ici arrosées de
pesticides par un avion, initiative des autorités colombiennes ou américaines. Ces produits nocifs,
utilisés pour détruire les champs qui alimentent la production de coca, contaminent bien souvent les
cultures vivriéres alentour. Les paysans se retrouvent donc victimes de ces opérations et sont alors
contraints de quitter leurs terres. Tel est le bilan dressé du XIXe siécle a nos jours: ces terres
d’accueil deviennent aujourd’hui terres d’exil. Le chemin est emprunté a I'envers par les descendants
des colons d’autrefois. L'ceuvre classique d’Antonio Cano est donc retravaillée de sorte qu’elle donne



une vision contemporaine et terre-a-terre, loin de cet idéal dépassé ne correspondant plus a la
société actuelle.

Alice Dubreuil

Francisco Antonio Cano (1865-1935), Horizontes, 1913, détail



Carlos Uribe, Horizontes, 1999, détail



La troisieme salle, « Ressources naturelles » ou se situe cette ceuvre, nous donne a voir
d’autres ceuvres représentant la nature colombienne. L'une d’elle (Ana Patricia de Palacios, Garucha,
2015), est une vidéo encadrée par deux photos représentant la forét amazonienne. On y voit un
homme effectuant une traversée en tyrolienne de fortune au-dessus du vide. Le spectateur est
frappé par le caractére dangereux voire suicidaire de ce qui est pourtant un moyen de transport. On
comprend également que la potentielle chute fatale exclut toute sépulture. Sur le mur qui fait face a
cette méme ceuvre est disposée une série de six photos de Juan Fernando Herran (1963-2015)
(Campo Santo , 2006) aux couleurs vives, représentant une végétation foisonnante. Or si I'on observe
attentivement ces photos, on y distingue, au-dela de leur apparence trés esthétique, un caractere
morbide. Celles-ci sont en réalité des clichés de croix marquant une sépulture, croix fabriquée a
I'aide de batons et de feuilles qui semblent faire partie du paysage. Enfin, le reste de cette salle
évoque l'exploitation de l'or, qui fut autrefois un motif d’émigration. Aujourd’hui, ce sont des
entreprises privées qui exploitent les terres, filtrant les eaux a la recherche d’or. L’eau filtrée avec du
mercure ressort en cascades polluées, comme sur cette vidéo Agua oro (2014), par Santiago Velez
donnant a voir une sortie d’eau d’une canalisation. Le son cristallin de cette eau qui semble claire
dissimule une pollution généralisée de la terre et des sources. Encore une fois, chaque ceuvre semble
dire un aspect particulier et anecdotique de quelque chose qui peut se lire comme I'analogie d’'un
probléeme plus vaste. Chaque surface dissimule finalement une problématique profonde en lien avec
le désordre de la société colombienne.



Juan Fernando Herrdn, une des photographies de la série Campo Santo, 2006 (148.5 x 99 cm)



Santiago Velez, Agua oro, installation, détail



Natalia Castafeda, Piedras erantes, 2017, technique mixte,

L'ceuvre « piedras erantes » (pierres errantes, 2017 ) se trouve a l'entrée de cette salle 4,
Meélancolie et Mémoire. Créée par Natalia Catafieda (née en 1982), cette installation est composée
d’une vingtaine d’objets disposés sur deux socles rectangulaires.

Ces objets, principalement en céramique représentent des morceaux de bois flottés, des
roches, des déchets (des bouteilles de plastique vide), et enfin des fac-similés de doigts humains
dispersés parmi tous ces objets. Ces doigts passent d’abord inapercus au premier regard sur I'ceuvre,
pour n’apparaitre qu’apreés un certain temps d’observation. Le titre de I'ceuvre fait référence a un
phénoméne naturel, celui du déplacement des pierres qui, depuis le le lit des cours d’eaux, se
retrouvent sur les rives. Ce phénomeéne que la science a du mal a expliquer revét une dimension
assez mystérieuse. Ici, les pierres de I'installation semblent effectivement avoir été déplacées de leur
lieu d’origine, comme pour étre mises a disposition du spectateur. Or, par le titre on a la sensation
gu’elles se sont déplacées seules. Cela renvoie a la notion de mouvement puisque les objets sont
disposés comme s'ils flottaient ou se déplagaient, formant une sorte de chemin évoquant la rive d’un
fleuve ou le fond d’une riviere. Cette image n’est pas sans rappeler le traditionnel conte du Petit
Poucet, semant des cailloux pour retrouver son chemin. Or ici, il n’est pas seulement question de
cailloux ronds et blancs mais de fragments humains. On peut interpréter ceci comme la métaphore
du chemin des populations déplacées contraintes a I'exil, cette route représentant alors celle du
malheur, de la violence qui emporte ces populations.



Natalia Castafieda, Piedras erantes ,installation, matériaux mixtes, 2017, détail

Malgré la violence que cette installation peut dégager, certains objets demeurent néanmoins
relativement esthétiques par leur forme (les cristaux rocheux), leurs couleurs (couleurs douces,
pastel), suggérant ainsi une certaine douceur et manifestant méme une dimension décorative car ils
pourraient tout a fait servir de bibelots. La disposition de doigts humains dans cet arrangement
d’objets crée un décalage. Le fait de mettre sur le méme plan des objets décoratifs, agréables a
regarder, et des doigts humains, traces d’un corps mutilé, interroge la banalisation de la violence a
laquelle se trouve confrontée la Colombie, comme si ces deux sortes d’images ne s’excluaient pas
totalement, comme si I'idée de torture et de meurtre ne se prétait plus a I'étonnement et a I'effroi.
Par ailleurs ces doigts, ressemblant a des index - images tres symboliques - semblent eux-mémes
nous montrer quelque chose, peut-étre dénoncer la violence, dans une sorte de une mise en abyme,
puisqu’est dénoncée la violence contre ceux qui tentent de lutter et de dénoncer cette méme
violence. Cela rappelle également la pratique des trafiquants de drogue qui se débarrassent des
corps en les jetant dans les courants de riviere.



De ce point de vue, ces doigts peuvent apparaitre ici comme les seuls vestiges de ces corps
jetés anonymement et sans sépulture dans I’eau. Ceci nous renvoie a la question de la mémoire et
de I'oubli qui est d’ailleurs interrogée dans cette salle : un corps sans sépulture échappe en effet au
souvenir et tombe dans I'oubli. Cette notion est évoquée a travers toute I'exposition notamment
I'ceuvre représentant des pierres tombales végétales ou I'ceuvre d’Oscar Munoz. De plus, parmi les
objets, on distingue des fleurs en céramique, évoquant les objets décoratifs funéraires présents dans
les cimetiéres sur les tombes des défunts, comme si le lit reconstitué de cette riviére était aussi une
tombe, un lieu de mémoire, une invitation au souvenir de ces souffrances endurées. Cette évocation
est finalement celle d’un désir de mémoire mis en paralléle avec I'acceptation du conflit désormais
entériné, I'idée finalement d’'un cheminement vers I'espoir.

Lucie Gillet



Libia Posada, Signos cardinales, 2010, installation, dimensions variables, photographies 100x80
cm

Dans cette méme salle Mélancolie et mémoire, un espace est organisé comme une seconde
piece abritant I'ceuvre de Libia Posada (née 1959) Signos cardinales (Signes cardinaux, 2010 ).
L'ceuvre correspond a un espace quadrangulaire dans lequel sont disposées des photos de jambes
féminines. Les photos, plus grandes que nature, interpellent par leur accrochage non conventionnel.
Celles-ci sont en effet a hauteur des jambes des visiteurs, et non plus a hauteur du regard. Dés lors
cela pose le rapport au sol, plus largement au territoire puisque ces photos représentent des pieds et
des jambes, en contact direct avec un méme sol. L'ceuvre emprunte effectivement les codes de la
cartographie, avec le quadrillage au crayon que I'on distingue sur le mur blanc, la rose des vents
montrant les points cardinaux, et enfin les jambes mémes de ces femmes, qui deviennent ici de
véritables atlas géographiques. Une légende permettant de déchiffrer ces cartes « parcheminées »



est placée sur un des murs. Ces jambes sont meurtries, et apparaissent dans toute leur réalité, loin
des images habituelles idéalisées de jambes féminines sur papier glacé.

L'artiste utilise ici la surface de la peau afin de révéler les cicatrices profondes de ces femmes,
marquées irrémédiablement par la guerre : sur leur peau apparaissent les trajets des déplacements
forcés subis par ces femmes. Ces exactions sont commises par les forces armées colombiennes, qui
déchirées entre les FARC et les paramilitaires forcent les populations a I’exode. Parmi ces femmes,
nombreuses sont celles qui ont di fuir plusieurs fois avec leurs enfants, au péril de leur vie. Libia
Posada, femme a la fois artiste et médecin, a recueilli les témoignages de ces femmes et a matérialisé
leur exode sur leurs jambes a I'aide d’encre chirurgicale. On vy lit a la fois la perte de repéres spatiaux,
puisque ces victimes de la guerre ont di tout quitter, maris compris (ces derniers étant
réquisitionnés), mais aussi la perte de repéres politiques. En effet les FARC groupe d’extréme gauche,
uni contre les paramilitaires d’extréme droite, deviennent progressivement bourreaux eux-mémes
malgré leur désir initial de défendre une population démunie. Ce sentiment de désorientation est
traduit par la rosace sur laquelle Est et Ouest sont confondus, comme le sont la droite et la gauche,
comme se confondent par leurs exactions les deux groupes armés colombiens.

Posada met en lumiere les conséquences de la guerre et le traumatisme de ces femmes
anonymes par cette cartographie a I'encre. Elle dévoile ainsi ce qui est tu par ces femmes, et pose en
méme temps la question du souvenir de ces traumatismes causés par la guerre en les écrivant a
méme la peau. L'installation est éclairée par des lumiéres blafardes, celles de huit néons
délibérément installés par I'artiste, avec un aspect froid, aseptisé et médical pour cette piece qui
revét I'allure d’'un bloc opératoire. Cette atmosphere clinique est évidemment en relation avec la
profession de I'artiste. Par ailleurs, I’hOpital étant un lieu associé a la souffrance, la maladie, la mort,
tout ceci peut donner au spectateur un réel sentiment de malaise, d’autant plus que ces jambes nous
apparaissent tronquées, comme sous l'effet d’une coupe chirurgicale. Les motifs sont d’ailleurs
réalisés avec I'encre réservée a des lignes tracées avant opération, renvoyant directement a I'idée
d’une intervention a méme la chair, coupée en profondeur. Or ces lignes sur la peau, tels des
symptdmes, nous réveélent un mal plus profondément ancré: le traumatisme de ces femmes,
invisible a I'ceil nu, leurs témoignages jusque-la profondément enfouis. Cela évoque une fois de plus
la dialectique entre profondeur et surface, un des thémes qui traverse cette exposition. Ici, des
photos lisses en surface et sans relief, mais une ceuvre qui pourtant nous emmeéne en son coeur
puisque le spectateur rentre physiquement dans cette salle. Par ailleurs, en choisissant de nous
montrer les jambes et les pieds meurtris de ces femmes, Libia Posada met en lumiéere les symptomes
d’un mal plus général, celui de tout un peuple a qui elle rend hommage dans cette ceuvre engagée.

Z0é Meunier



Delcy Morelos (1967 - ), La sombra terrestre, 2007, Installation acrylique sur toile, dimensions

variables

L'cceuvre impressionnante de Delcy Morelos (née en 1967), intitulée La sombra
terrestre (I'ombre terrestre), est une installation massive, rouge vif, qui parvient d’emblée a capter le
spectateur. Placée dans la salle Absurde horreur, I'ceuvre renvoie a des scénes traumatisantes et
marquantes vécues par de nombreux colombiens dont I'artiste elle-méme.

Pour cette installation, il a fallu un an et demi a Delcy Morelos pour recouvrir de peinture ces
soixante-dix metres de toile. Paradoxalement, I'artiste a effectué un travail lent et minutieux, a
I'inverse d’un travail rapide qui aurait pu répondre a I'urgence de I'expression liée au traumatisme
gu’elle a vécu. Ces toiles ont été installées sur place par l'artiste elle-méme, qui, la veille du
vernissage, a posé une derniere couche de vernis transparent. Cette ceuvre évoque immédiatement
et comme instinctivement une vision sanglante, mais également les zones « rouges », zones de
danger qui traversent le territoire colombien. Le spectateur est invité au déplacement afin de faire sa
propre expérience et de se mettre a I'écoute de ses sensations. La surface de la toile présente des



coulures de peinture (Cette technique appelée le dripping ou le pourring, consiste a faire couler
volontairement la peinture dans un but esthétique ou expressionniste. Cette technique fut
notamment employée par l'artiste expressionniste américain Jackson Pollock. Les grumeaux,
rappellent une fois de plus I'’écoulement du sang, du fluide organique. Mais cette surface rouge
produit un effet hypnotisant incitant ou invitant au contact. On éprouve I’envie de passer la main sur
cette surface lisse et brillante, qui par son vernis reflete le corps des visiteurs. Cette ceuvre n’est
donc pas seulement le reflet d’une histoire violente, celle de la Colombie, ou un dépassement de la
violence par le beau, mais encore une invitation a la découverte d’'une autre dimension par le
déplacement et le mouvement : ceux du spectateur devant I'ceuvre, de la matiére et de la couleur
qui semblent se mouvoir sur la toile comme le cours d’eau d’une riviere. On y voit finalement un
mouvement de vie, évocateur d’'une matiére vivante qui semble ici presque chair. Le revers des
panneaux est d’ailleurs laissé volontairement visible, et fait apercevoir une toile transparente et
rougeatre qui peut évoquer une matrice. Ces parois mobiles de chair nous donnent I'impression de
pouvoir pénétrer la peinture, qui n’est plus seulement une surface lisse mais aussi une matiéere
organique.

Clémentine Villas

Détail de La Sombra terrestre



Delcy Morelos, Sans titre, série « De lo que soy » 1995 (acrylique sur papier, 187x162cm)



Oscar Mufioz (1951 - ), Proyecto para un mémorial, 2005, cing projections vidéo couleur sans
son, 7' 30", eau sur ciment chaud (sur un trottoir de Santiago de Cali, en Colombie)

Proyecto para un mémorial (Projet pour un mémorial) d’Oscar Mufoz (né en 1951), est
installée dans la salle Résistance a I'oubli. Cette piece interroge la question de la mémoire apres la fin
du conflit, problématique que I'on retrouve a travers d’autres ceuvres de I'exposition, notamment
Piedras errantes ci-dessus. En effet, pour s’efforcer de rendre la paix durable, il convient de lutter
contre toute forme d’oubli afin que I'histoire ne se reproduise pas. Or, 'art se présente comme lieu
véritable de mémoire collective.

Oscar Mufoz est un acteur important de la communauté artistique contemporaine de
Colombie. Son travail est orienté sur la relation entre I'image et la mémoire. L'ceuvre qui nous
intéresse ici est constituée de cing vidéos projetées simultanément. Dans chacune d’elle, on apercoit
un portrait en train d’étre peint, mais qui une fois achevé, s’efface progressivement. Ce portrait est
en fait peint non pas a l'aide de pigments, mais avec de I'’eau sur une surface de ciment chauffée par
le soleil. L’eau s’évapore donc naturellement, rendant ces images évanescentes. Ces vidéos défilant
en boucle soulignent le caractére inéluctable du phénoméne. Mufioz interroge ici la difficulté de se
souvenir, voire I'impossibilité a laquelle est confrontée notre mémoire pour se remémorer le visage
d’une personne disparue. Dans le titre de son ceuvre I'artiste révele la vanité du mémorial, qui est
pourtant destiné a conserver et a perpétuer le souvenir de maniére tangible. En effet, les
monuments commémoratifs sont des constructions palpables, des objets physiques et concrets. Ici,
au contraire I'ceuvre est presque abstraite puisque les visages, objets du souvenir, s’évaporent et
sont insaisissables. Cela révéle finalement I'échec du mémorial qui ne suffit pas a pallier I'oubli qui
semble inéluctable. Les portraits peints dans chacune des vidéos sont issus de photos d’archives,



ressources quasiment inépuisables pour éviter I'oubli. Cependant elles n’ont que peu d’intérét en
tant que projet de mémorial destiné a transmettre la mémoire.

Ici, I'artiste met en valeur cette ressource en faisant un choix parmi tous ces visages plus ou
moins anonymes, se confrontant ainsi a la masse de victimes qui ne peuvent pas toutes étre
commémorées. Son acte, insignifiant pour une grande partie des victimes, souligne une mémoire
fragmentaire et partielle qui ne peut se soustraire totalement a I'oubli. S’ils ont pour fonction d’étre
identifiables, les portraits ici choisis par I'artiste sont quant a eux anonymes. On distingue seulement
trois hommes et deux femmes, a I'air relativement jeunes. L’artiste peint ces portraits simplement,
en clair-obscur, saisissant I'essentiel du visage pour aboutir a un portrait pourtant expressif et riche
d’une certaine charge émotionnelle. Tous ces visages apparaissant et disparaissant, prennent alors
un caractere universel par leur anonymat. lls deviennent finalement les représentants de tous les
oubliés. Ces cinqg visages semblent par ailleurs nous regarder. Ce regard s’estompe, puis disparait,
nous renvoyant a notre propre oubli. Le spectateur se sent impuissant voire coupable de laisser cette
image disparaitre. L'ceuvre nous confronte a cette peur de l'irréductibilité du temps qui passe, ce
temps laissant derriere lui les victimes de I'oubli. L'ceuvre est en effet réglée sur une temporalité
cycliqgue, puisque les portraits apparaissent et disparaissent continuellement, cercle infernal de
I’oubli produisant une tension entre I'éphémeére et I'éternel.

Pourtant la confrontation a la question de la mémoire apparait bel et bien nécessaire, afin de
ne pas reproduire les erreurs du passé, mais aussi pour pouvoir se reconstruire et batir une société
nouvelle en dépassant les divisions et les clivages. A I'image de cette ceuvre, la mémoire est
effectivement une notion complexe en perpétuel mouvement, et I'oubli en est une facette qui lui est
inhérente. Cette ceuvre est aussi traversée par la dichotomie entre surface et profondeur. Celle-ci
émane de la technique méme de I'ceuvre, composée de blocs de ciments captant en profondeur la
chaleur du soleil qui fait évaporer I'eau en surface. L'eau est ici presque invisible et immatérielle
comme l'est la mémoire. Ce qui est en surface de ces blocs, s’efface, mais il demeure a l'intérieur
une chaleur enfouie que I'on peut interpréter comme une pulsion de vie ou de mort, de création ou
de destruction. Ainsi, ce qui disparait en surface demeure parfois en profondeur, tout comme I'oubli
de certains souvenirs témoigne d’un refoulement permettant une réconciliation et une
reconstruction.

Mais au-dela de cette problématique de la mémoire, cette ceuvre posseéde un fort caractere
poétique, qui s’exprime dans la beauté du geste graphique répété en vain, mais invitant a la
contemplation. Loin de la violence de la guerre, le rythme lent et cyclique produit par ce geste nous
berce. Ainsi la fragilité de la mémoire que la dissolution de ces visages interroge, peut également
produire une expérience poétique et métaphorique chez le spectateur.

Coline Féa



Détail de Proyecto para un mémorial (Oscar Mufioz)



Vue depuis le hall d’entrée de I'exposition : lvan Argote (né en 1983), If hunger is law rebellion
is justice, sleep more to be less tired, béton et autres matériaux, écrans télévision et écouteurs, 2016,
450X250X18 cm)



Dans cette méme piece, d’autres ceuvres videos dialoguent, se font écho: L'une d’elles
Humanos derechos, 2010, de Fernando Arias, nous donne a voir un combattant de |'armée
colombienne en treillis militaire, debout, le regard dirigé vers la caméra. Petit a petit, celui-ci se
déshabille jusqu’a apparaitre complétement nu devant le spectateur. A chaque couche de vétement
enlevé, celui-ci marque un temps d’arrét reprenant sa position initiale, jambes écartées et bras
croisés sur son ventre. Cette vidéo nous montre la transition du soldat a 'homme, de l'individu a
I'individualité. Ainsi, en tant que soldat, celui-ci appartient a I'imaginaire comme au corps militaire
dans la réalité, n’apparaissant plus comme un citoyen exprimant son libre arbitre. Cette ceuvre est
littéralement une mise a nu du soldat, qui se montre dans toute sa vulnérabilité, exprimant ainsi
comme un aveu aux spectateurs.



Fernando Arias, Humanos derechos, 2010, vidéo, détail

Mais c’est aussi un moyen de redonner une humanité a ces soldats qui ont perdu leur
individualité, et que I'on peine a imaginer comme des personnes quelconques. D’autres ceuvres de
I’exposition abordent cette notion d’humanisation, comme pour remettre les compteurs a zéro et
considérer les individus non plus comme membres des FARC mais comme des Colombiens. La salle
Absurde horreur contient plusieurs ceuvres photographiques de Frederico Rios dont I'une est une
collection de photos polaroids montrant des portraits en pied de soldats, hommes et femmes. Sous
chaque portrait apparait leur prénom en écriture manuscrite. Sur chaque visage le spectateur pose
alors, avec le nom, une histoire et une individualité. Cela nous rappelle que I’humanité passe par un
visage, un corps, un nom que fixe la mémoire. La photo et la vidéo apparaissent donc ici comme des
témoignages directs du conflit, matérialisant ses acteurs et ses victimes par I'image qui parle d’elle-

méme.



Figurines représentant le soldat de la vidéo de Fernando Arias (2010)



Federico Rios, Polaroids Farc, 2006

Toutes les ceuvres de Medellin, une histoire colombienne dialoguent entre elles pour faire
surgir des thématiques portant sur I'oubli, la mémoire et le pardon, mais visant a redonner la parole
a travers I'image et 'objet. L’expression artistique est ici le témoignage de souffrances collectives et
multiples d’olu surgit pourtant I'espoir d’une future union: un art contre I'oubli, et support de
réconciliation.



Marcos Avila Forero (1983 - ) photographies argentiques

A gauche Montanita Zvtn, Alias Maria y Oscar, photographie avec douilles de balles, 100 X
100cm

A droite, Estenopeicas rurales famille Barreto Bonilla San Luis de Oaca, 2015, photographie sur
fond de carnets manuscrits agrandis 52X 52 cm

Photographies : M. Quentin Bernet

Rédaction : Mme Isis Thursch

Direction du travail de préparation des médiations, coordination et relecture : M. Eric Vidal
Relecture : Mme Nathalie Cournarie, M. Eric Vidal

Etudiants médiateurs : M. Quentin Bernet, Mme Alice Dubreuil, Mme Coline Féa, Mme Lucie
Gillet, Mme Clémentine Villas



Sous la direction de Mme Annabelle Téneze, directrice du FRAC-Musée des Abattoirs et de
Mme Laurence Darrigrand, responsable du service des publics



